ﬁurﬂaff @‘man >




fcfito C[é ((l COO?’C[iTlaﬁ”iCe C[M nUmMEro

Eté 2016, en France, du Pas-de-Calais a la Corse, en passant par la Céte d’Azur. Des femmes musulmanes, voilées,
sont exclues d’une quinzaine de plages frangaises, d’une quinzaine de lieux publics. Ces femmes ont été la cible de décrets
municipaux, rédigés pour bon nombre par des hommes, parce que leurs tenues vestimentaires ne convenaient pas aux autorités
et/ou aux riverains.

Habillées, déshabillées, et encore rhabillées par les hommes, les femmes et leur corps font aujourd’hui plus que jamais
I’objet de toutes les revendications, politiques et médiatiques, dans un débat ou la parole masculine est dominante. Les
mouvements féminins et féministes, qui cherchent a faire entendre les voix plurielles des femmes dans le monde en luttant contre
les sociétés patriarcales et contre ces diktat qui veulent mettre les femmes dans des cases hermétiques, sont aujourd’hui plus que
d’actualité, d’ou le choix de notre sujet.

Ecrire sur des mouvements portés par des femmes et pour des femmes, écrire sur des mouvements féministes sur un
continent qui rejette en partie ce terme percu comme une invention et une perversion de 1’Occident, est, je dirais, fondamental
pour une association de promotion des mondes africains. L’ Afrique est source de nombreux fantasmes, de nombreux mythes et
préjugés dont un des principaux est la place subordonnée qu’auraient occupées les femmes dans I’Histoire du continent. Dans un
continent ou les disparités de genre sont profondément marquées, du fait d’un retard de développement depuis la colonisation, et
accentuées par des systémes néolibéraux, les luttes pour les droits des femmes et leur implication dans le développement socio-
économique et sur la scéne politique remontent en réalité a I’époque médiévale déja, a en croire les seules sources écrites. A
I’heure ou le label féministe est ficrement revendiqué par des femmes africaines et timidement par des hommes du continent,
écrire sur les liens complexes qu’entretiennent les groupements et collectifs de femmes avec des associations féministes nous
permet de comprendre les places occupées par les femmes, ou qui leur sont attribuées, du Maghreb a 1’ Afrique australe, du Cap-
Vert a I’lle Maurice. Entre superposition de ces mouvements qui ne portent pas le méme nom ou antagonismes affichés, nous
traiterons de leurs relations parfois ambigiies.

Ce nouveau numéro du journal d’ESMA abordera cette thématique générale sous différents angles, en commencant par
I’histoire peu connue des sociétés matriarcales ainsi que celle de divers mouvements d’émancipation des femmes. Nous
aborderons également le sujet a travers le portrait de figures féminines et féministes emblématiques de I’ Afrique, mais aussi par
le biais de I’art et de la culture, souvent vecteurs de libération dans les luttes contre le patriarcat. Imbrications des cultures, des
religions et des systémes économiques seront évoquées pour dresser un tableau, on I’espére, relativement complet des
mouvements féminins et des mouvements féministes en Afrique.

Bonne lecture a toutes et a tous !

Abir



Sommaire

Edito de la coordinatrice

Evolutions et courants historiques

7
0.0

Les sociétés matriarcales en Afrique

7
0.0

Les mouvements féminins et féministes en Afrique et dans les diasporas

7
0.0

Quand les chefs d’Etat militent pour les droits des femmes en Afrique.
Exemples notables de Thomas Sankara et Nelson Mandela (Burkina Faso, Afrique du Sud)
< L’afroféminisme, entre unité et diversité

Figures féminines et féministes d’Afrique

7
0.0

Portrait de la Kahina, reine et guerriére berbére

7
0.0

Vera Songwe, une nouvelle consécration pour la femme en Afrique ? (Cameroun)
Binta Diop, une militante engagée (Sénégal)

7
0.0

>

Chimamanda Ngozi Adichie, pour un féminisme pragmatique (Nigéria)

K/
o

>

Fatima Ahmed Ibrahim, féministe, communiste et musulmane (Soudan)

)/
> 0’

K/
o

Mariama Ba, la douce voix de la révolte (Sénégal)

Des associations qui font avancer les droits des femmes

7
0.0

Solidarité féminine, I’espoir des méres célibataires (Maroc)

Quand autonomisation des femmes rime avec développement local (Sénégal)
Mutilations génitales féminines, une pratique féminicide.

Entretien avec Danielle Mérian (France)

7
0.0

7
0.0

L’art pour lutter contre le patriarcat

Black Barbie, un film d’animation de Comfort Arthur (Ghana)
Briser le tabou avec Les femmes du bus 678 de Mohamed Diab (Egypte)
«» Zanele Muholi, artiste engagée pour la cause LGBT (Afrique du Sud)

Les femmes africaines et féministes au ceeur du Journal A’ESMA

L’équipe de rédaction du Journal d’ESMA N°2

p. 2
p.4-28
p.-4—-15
p. 16 21
p.-22-26
p.27-28
p.29-38
p-29-31
p- 32

p- 33
p.34-35
p. 36 —37
p- 38
p.39-47
p- 39

p. 40 — 41
p. 42 -47
p. 48 — 52
p- 48

p.- 49 -51
p- 52

p. 53-54

.35



Les sociétés matriarcales en f}lfrique

Le matriarcat en Afrique, un vaste sujet tant sur le théme que sur ’espace et le temps qu’il englobe. Compte tenu de la
diversité culturelle en Afrique, I’entreprise nécessite une énergie et une recherche qui peut prendre le temps d’une vie. Cependant
nous proposerons ici d’effleurer le sujet et de vous faire découvrir quelques exemples de sociétés matriarcales africaines.

Dans les années 1960, Cheikh Anta Diop, ’illustre savant-scientifique sénégalais, dans son fameux ouvrage L unité
culturelle de I’Afrique noire : domaines du patriarcat et du matriarcat dans [’antiquité classique, affirme avec conviction que
les sociétés africaines étaient essentiellement matriarcales. C’est I’arrivée des religions monothéistes d’une part et du colonialisme
européen d’autre part qui a perturbé une organisation sociale dans laquelle la femme détenait une place centrale sinon plus
importante que celle de ’homme. Un systéme qui remonterait a la néolithisation, la période a laquelle les humains sont passés de
I’état de nomades a I’état de sédentaires pour un ensemble de raisons complexes.

Le terme de matriarcat est plus récent que le concept en lui-méme. Il apparait chez les penseurs européens au début de
I’époque contemporaine. Sa paternité est souvent attribuée a Johann Jakob Bachofen, (1815-1887), dans Das Mutterrecht. Et la
définition est retenue académiquement jusqu’a récemment, on peut noter par exemple :

L’English Oxford Dictionary dans son édition de 1983, définit le matriarcat en explicitant le role de la matriarche
(matriarch) : A women having the status corresponding to that of a patriarch, in any sense of the word. In various nuances, now
usually jocularl.

La derniére partie de cette définition fait état d’un phénomeéne intéressant : méme une définition académique intégre le
fait que la notion est loin d’étre concevable dans les sociétés patriarcales et qu’au contraire, elle est tournée en dérision.

Cette tendance a ironiser 1’idée de matriarcat est une conséquence d’une peur enracinée depuis longtemps dans I’histoire,
d’une inversion radicale des roles notamment dans les sociétés gréco-latines. Par exemple, le Mythe des Amazones, met en scéne
un peuple de femmes guerriéres que la tradition situe sur les rives de la Mer Noire, qui ne se contente pas de marginaliser les
hommes mais qui va jusqu’a les exclure de la maniére la plus radicale qui soit : la mort. Encore plus parlante, 1I’Assemblée des
Femmes d’ Aristophane, comédie antique profondément hostile envers les femmes, tourne en dérision I’idée d’intégrer les femmes
a I’exercice du pouvoir politique a Athénes. En effet, il y est mis en scéne une assemblée composée exclusivement de femmes
réunies sur 1’agora pour discuter de la vie de la cité mais ne sont dépeints que des débats qui suscitent le rire par la futilité, la
frivolité et la légereté des délibérations.

Comme dit précédemment, le terme matriarcat a proprement parler est employé pour la premiere fois au XIXe siecle, il
renvoie étymologiquement a mater en latin qui signifie mére et arché en grec qui signifie commandement. Il est a I’origine défini
sur les mémes critéres que le patriarcat pris en miroir : pouvoir politique, économique, religieux et social de la femme, ainsi qu’un
réle prééminent au sein de la famille. Le matriarcat est donc selon ces définitions une alliance entre gynocratie et matrilinéarité
tout comme le patriarcat renvoie a une phallocratie et une patrilinéarité.

Cette définition reste cependant artificielle du fait qu’il n’existe empiriquement aucun exemple de société matriarcale ou
la femme joue un role comparable a celui de I’homme dans les sociétés patriarcales. De méme, au niveau familial, il n’existe pas
de version féminine du Pater Familias défini initialement comme un modele ou tous les biens meubles et tous les étres humains
du foyer appartiennent juridiquement au pére dont la transmission des pouvoirs politiques et des biens dépend exclusivement. En
outre, notre modele gréco-romain du patriarcat marginalise la femme tant sur le plan social que familial.

Face a une cette artificialité et dans le souci de donner une définition du matriarcat qui rende compte de la réalité,
plusieurs intellectuels se sont penchés sur la question en revenant d’abord sur les représentations sociales a I’époque néolithique
ou le culte de la déesse mére a joué un grand role. Ceci amene Cheikh Anta Diop dans L’unité culturelle de I’ Afrique noire a
conclure que « Le régime du matriarcat proprement dit est caractérisé par la collaboration et I’épanouissement harmonieux des
deux sexes, par une certaine prépondérance méme de la femme dans la société due a des conditions économiques a 1’origine,
mais acceptée, méme défendue par ’homme ». Cette réactualisation de la notion a conduit a une évolution de la définition
académique du matriarcat. La version de 2017 de I'English Oxford dictionary définit cette fois la matriarch comme : 4 woman
who is the head of a family or tribe (or) an older woman who is powerful within a family or organizationz. Ce premier rappelle
aussi que le terme s’est construit a 1’origine au X VlIle siecle comme un néologisme basé sur une fausse analogie avec le patriarcat.

Ces trois éléments accompagneront ainsi toute notre réflexion. Il s’agira de rechercher si dans les sociétés africaines
étudiées il existe ou a existé un matriarcat au sens d’une prééminence de la femme dans les représentations religieuses, dans la
famille et dans la société.

Les femmes dans les représentations religieuses

Le pouvoir religieux étant I’une des caractéristiques de la domination d’un genre sur I’autre, le pouvoir des femmes dans
la religion est donc d’une importance primordiale pour comprendre le matriarcat. C’est donc en toute logique que notre étude
débute par I’analyse de la place des femmes a travers le temps dans les religions africaines. Pline I’ancien écrit dans son Histoire
naturelle « En Afrique romaine, personne n’entreprend rien sans avoir, au préalable, évoqué Africa ». Cet auteur latin du ler
siécle fait référence a la déesse berbere Ifri ou Ifru latinisée en Africa qui donne son nom par extension au continent. Elle est pour
certains la déesse du feu, mais au-dela de 1’élément qui lui est associé, en tant que divinité berbére, elle refléte une sacralisation

! Trad. : Une femme qui a le méme statut que le patriarche, dans tous les sens du terme. Tout en nuance, le terme est aujourd’hui tourné a la dérision.
? Trad. : Une femme qui est la téte de la famille ou de la tribu ou des femmes agées qui ont un pouvoir important au sein de la famille ou dans son organisation.



des éléments naturels auxquels les Berbéres vouent un culte. Le nom du continent étant I’extension du nom de cette déesse, il
montre d’une part I’'importance qu’elle avait pour les berbéres car les romains 1’ont choisi parmi un panthéon large pour nommer
I’ Afrique du nord. D’autre part une déesse importante représentée par des traits de femme, montre I’importance des femmes en
général dans les sociétés berberes.

Les femmes dans les représentations des religions néolithiques

L’Homme vient de la terre et y retourne. Ce processus de dissociation puis de fusion a
lui seul résume le cycle de la vie a I’échelle de I’Homme. Un paradigme populaire qui a
survécu jusqu’a nos jours, qui a forgé les premicres religions humaines. Ce paradigme
s’appuie sur 1’existence d’une entité réelle qu’est la terre associée a la figure de la mere
qui prend allégoriquement une forme divine de femme : la déesse mere. Ses deux
caractéristiques majeures sont la fertilité et la fécondité et cela n’est pas anodin car la
terre nourrit les Hommes et la femme leur permet de se perpétuer. En outre, la déesse
meére est révélatrice de I’importance qu’accordent certaines sociétés néolithiques a
I’agriculture d’une part et a la femme d’autre part. La néolithisation® (-9000 / -8000),
passage entre le paléolithique au néolithique avec un ensemble de modifications
conséquentes dans les sociétés humaines, entraine avec elle une modification des rapports
entre les genres. Cheikh Anta Diop avance que ’homme qui s’est consacré a la chasse se
voit obligé pour des raisons complexes de se convertir a 1’agriculture qui était alors le
domaine des femmes. Le culte de la mere et de la terre s’en trouve dés lors fusionné pour
former une entité divine reflétant la prédominance des femmes dans les sociétés
humaines. Les exemples d’une telle divinité en Afrique sont difficiles a trouver,
cependant nous pouvons l’illustrer par des exemples antérieurs et relatifs tels que la
déesse mere des Igbos appelée Ani ou Ana; la déesse mére chez les Ashantis appelée
Asase Ya ou encore la déesse de la fertilité des Zoulous, la déesse Mbaba Mwana
Waressa. La théorie des déesses méres révélatrices ou créatrices de sociétés matriarcales primitives est discutée et critiquée par
les anthropologues et les archéologues spécialistes de I’époque, faute d’avoir des sources suffisantes, le probléme n’est pas prét
d’étre résolu. L’une des premiéres évocations est celle de Bachofen qui affirme que le culte de la déesse meére est révélateur d’une
matrifocalité préhistorique. Maria Gimbutas va plus loin en avancant que c’est la preuve de I’existence de sociétés ou la femme
a une domination sociale et religieuse (société matriarcale primitive). Pour I’archéologue Jacques Cauvin, I’existence d’un culte
d’une déesse meére ne prouve rien quant a une quelconque domination de la femme sur le champ social et Alain Testart,
I’anthropologue frangais, réfute point par point cette théorie en critiquant les preuves d’une existence de culte de la déesse mere.
Toujours est-il que Cheikh Anta Diop fonde son étude sur le matriarcat sur une existence qui remonterait au néolithique.

Sculpture repré: la divinité ‘e La mére originell

L’importance des femmes dans [’Egypte antique

Nous retrouvons quelques centaines d’années plus tard, la figure de la mére dans le panthéon égyptien. Rappelons que
I’une des premiceres théses soutenues a la Sorbonne par Cheikh Anta Diop consistait a démontrer que I’Egypte était une civilisation
négro—africaine4, une conception qu’il rappelle dans son article pour 1’Histoire générale d’Afrique publié par ’'UNESCO. De
grandes déesses d’une importance de premier plan sans aller jusqu’a affirmer dans 1’absolu qu’elles sont des divinités dominantes,
se font légion. De la déesse Nout, en passant par Maat, Bastet ou Isis, de nombreuses figures divines sont associées pour certaines
a la fois a une figure animale et a la fois a la figure de la femme. Ici, nous développerons seulement 1’apparence de femme que
revét la sacralisation de valeurs sociales telles que la justice, la féminité, la maternité ou encore la joie du foyer.

* Terme employé pour désigner la révolution du néolithique ou I’ensemble des raisons pour lesquelles I’'Homme est passé du stade de nomade a sédentaire.
* Terme non péjoratif employé par Cheikh Anta Diop et qui renvoi au concept de négritude.



La déesse Nout tient une place centrale dans la cosmogonie égyptienne, du moins dans la mythologie héliopolitainnes.
Outre le fait qu’elle soit la fille du dieu Shou et de la déesse Tefnout, eux-mémes enfants de Atoum, créateur auto-créé de [’univers
a partir de I’océan primordial, elle est la déesse de la voie lactée, mére des étoiles et protectrice des Hommes. Selon la variante
la plus courante de la cosmogonie égyptienne, Nout avale tous les soirs le soleil qui se régénére dans son corps pour en ressortir
le matin afin de recommencer le cycle. Quand on sait I’importance que revét le soleil pour les égyptiens, son role dans sa
régénération cyclique lui confére un statut de premier plan. Ceci étant dit aucun culte particulier ne lui est accordé, et ce malgré
le fait qu’elle prenne de plus en plus d’importance au fur et a mesure du temps qui passe et du basculement successif des centres
de pouvoirs de I’ancien au nouvel empire. Il est a noter qu’il existe plusieurs cosmogonies en Egypte et il est lacunaire de les
recouper tant que les sources exploitées par les égyptologues sont disparates. Ce qui n’empéche pas que le rang de la déesse Nout,
dont la croyance était prise au sérieux, refléte dans une certaine mesure, la place de la femme dans la société de I’Egypte antique.

Une autre déesse, plus récente que Nout, prend toutefois une ampleur
telle qu’elle réussit a se mesurer et a voler les pouvoirs du dieu créateur
Atoum. Son réle mis en parallele avec le monde temporel, nous
indique toute I’'importance des femmes dans la société égyptienne.
Cette déesse c’est Isis. Elle est connue comme la grande sorciére ou la
déesse des méres. Dans la mythologie héliopolitainne, Isis est la fille
de Nout et de Geb, sceur et épouse d’Osiris le bienfaisant, dieu de
I’agriculture et de la religion. Isis et Osiris avaient une sceur et un frére
: Nephtys et Seth. Ce dernier, dieu malfaisant associ¢ au désert, jalouse
son frére et complote contre lui. Il réussit a abattre Osiris et le découpe
en plusieurs morceaux qu’il jette dans le Nil. Dans un premier temps
Isis pleure la disparition de son époux, et selon la mythologie
héliopolitainne, c’est a ce moment que la premiére crue du Nil
apparue. Aprés avoir recherché tous les morceaux et les avoir

regroupés grace a sa magie en partie dérobée au dieu créateur Atoum,
elle redonne vie a Osiris. Seulement voila, il manquait un morceau du corps d’Osiris : son pénis ! Encore une fois, grace a sa
magie elle lui en crée un artificiellement et de leur union nait Horus, dieu protecteur des pharaons. De cette histoire on retient
trois éléments importants qu’on peut transposer a la société égyptienne : le premier étant les larmes d’Isis qui créent la premiére
crue du Nil, un événement qui a une importance capitale dans le développement de I’Egypte antique. En effet sans la crue du Nil,
il n’y aurait pas eu de bande fertile qui I’accompagne de sa source au Delta donc pas d’agriculture possible. Le second étant
qu’elle a redonné sa virilité a Osiris, en somme la source de la virilit¢ des hommes égyptiens sont les femmes. Enfin le dernier
élément réside dans le fait qu’elle a donné vie au dieu protecteur du pharaon, quand on sait I’importance de ce dernier qui est a
la jonction du monde temporel et du monde spirituel, I’importance d’Isis prend de I’ampleur.

La religion occupant une place centrale dans la vie des égyptiens, leur mythologie devient de fait le reflet des aspects
socio-culturels de leur civilisation. Compte tenu des places qu’occupent les déesses dans cette mythologie et recoupées avec des
travaux d’anthropologues, égyptologues ou encore d’historiens, on peut aisément constater que la femme occupe une place
primordiale dans I’imaginaire collectif des égyptiens, ce qui laisse croire que ¢’était également le cas dans le monde temporel.

® Ensemble de mythes, cosmogonie qui a pour origine la ville d’Héliopolis.



Les femmes et les religions monothéistes

En ce qui concerne les religions monothéistes bien plus récentes sur le continent (exception faite pour I’Eglise orthodoxe
d’Ethiopie), elles ont aisément été tentées par la critique simple en disant que la femme a une place mineure dans les textes sacrés
et de maniere générale dans I’imaginaire sacré de ces religions. Or verser dans une telle critique c’est oser la simplicité absurde,
car aucun des trois textes sacrés, que ce soit I’ Ancien Testament, le Nouveau Testament ou le Coran, n’ordonnent la réduction de
la femme au statut d’éternelle mineure, seules les interprétations des hommes parviennent a ces déductions. Malek Chebel,
anthropologue et islamologue ayant traduit le Coran, formule la conclusion suivante en ce qui concerne I’Islam : le statut des
femmes dans les sociétés musulmanes n’est pas édicté par le Coran mais par les interprétations faites par les hommes et par
superposition aux sociétés bédouines du VIle siécle. Aussi ni le prophéte Mohammed, ni le Coran n’ont incité a réduire la femme
a un statut de mineure. Pour la Bible, il s’agit plus au moins de la méme chose : hormis 1’Eglise orthodoxe d’Ethiopie, le
christianisme qui s’est diffusé par les missionnaires vecteurs de I’entreprise coloniale, est fortement imprégné de la culture latine
fortement patriarcale. Rappelons simplement que le patriarcat est formé de deux mots pater en latin pour pére et arché en grec
pour commandement, et ce commandement sévit sur toute la société romaine, & commencer par la famille ou le Pater familias
posseéde tout dans le foyer : biens matériels, enfants, esclaves et femmes.

Par ailleurs, dans I’imaginaire musulman du c6té maghrébin, un soupgon d’un matriarcat
passé transparait par la figure de la main de Fatma aussi appelée khamssa ou khmissa.
Main de la fille du prophéte dont I'usage remonte aux anciennes sociétés berberes
représentant la main de la déesse de la fertilité Tinnit, adoptée et adaptée a 1’Islam, en
attribuant cette fameuse main a la fille du prophéte. C’est la main qui protége de la
convoitise et de la jalousie inhérente de la société car ces derniers défauts sont considérés
comme des caractéristiques diaboliques figurant dans les sept péchés capitaux qui peuvent
s’emparer de n’importe qui et a tout moment.

Du point de vue de la représentation féminine dans la religion chrétienne, la figure sacrée
de la mére encore une fois transparait en la personne de la vierge Marie, qui prend plus ou
moins d’importance selon les Eglises. En cela Marie ou Mariam, présentent comme
caractéristique intéressante d’avoir donné vie au prophéte Jésus sans avoir eu recours a un
homme et par intervention divine.

La divinité féminine a donc occupé une place prépondérante dans les croyances religieuses en Afrique. La représentation
de la déesse mére étant fortement liée a I’image que ces sociétés ont eu des femmes, la question reste a savoir laquelle a influencé
I’autre. Les croyances ont-elles sacralisé le role féminin ou au contraire est-ce le statut social de celles-ci qui a fagonné I’icone
religieuse ? La légitimité de ce questionnement repose sur les faits observés, en effet les femmes, dans nombre de sociétés, se
sont imposées comme rouage central du microcosme que représentait la famille.

La femme, rouage central de Punité de mesure de base de [a société : [a famille

Le continent africain, riche de son passé historique, a ét¢ marqué par de nombreuses figures féminines fortes. Les femmes
ont endossé de nombreux roles dans le fagonnement des différentes civilisations qui ont traversé le berceau du monde. De la
déesse mere aux manifestations de la mere protectrice dans les représentations religieuses, qu’elles soient primitives, animistes
ou monothéistes, la figure de la mére est importante voir centrale pour pouvoir prétendre a une société matriarcale ou encore
déceler des restes de celle-ci. En outre, ces représentations sacrées de la femme influencent d’une fagon certaine le role d’une
femme au sein de la société, lui permettant d’avoir un pouvoir religieux, économique, culturel ou encore politique, fiit-il des plus

7



relatifs ! Ce que 1’on peut encore une fois observer c’est la prédominance de la figure de la mére au sein de ces sociétés que I’on
pourrait par facilité qualifier de matriarcales. Laissons-nous verser quelque peu dans le pléonasme : la mére est une femme, c’est
indéniable et avant qu’elle ne le devienne, elle fut jeune épouse ou en tout cas en couple avec un homme. C’est dans 1’équilibre
de ces rapports avec I’homme que réside I’essence méme d’une société matriarcale puisque I’unité de base de la société est la
famille et que ’'unité de base de la famille est le couple traditionnel, du moins dans les sociétés africaines. C’est donc dans ces
rapports de couple hommes-femmes que I’on peut se pencher pour trouver initialement une forme de matriarcat.

La parité dans les alliances matrimoniales

Le premier questionnement que 1’on peut poser serait celui des modalités d’une alliance matrimoniale, plus
communément appelée « mariage ». En effet le consentement de la femme et la possibilit¢ du choix du conjoint sont deux
conditions importantes pour 1’équilibre des liens conjugaux, bien que 1’on puisse retrouver des alliances ou 1’avis de la femme
n’a qu’eu de valeur et que celle-ci retourne les rapports de force a son avantage, ce dernier cas montrerait au contraire la présence
du patriarcat a la racine de la société. Bien des cultures africaines consacrent la parité dans les alliances matrimoniales comme
un principe sacré, ces mémes sociétés ne s’en trouvent pas moins fortement influencées du point de vue des représentations des
femmes. Celles-ci n’étant plus pergues comme subordonnées aux hommes mais comme leurs égaux, de méme pour leur mére chez
qui on va quérir de la sagesse et du réconfort.

Entre mythe et réalité, les récits de guerrieéres cheffes de clans ne
manquent pas dans le continent, comme en attestent les récits de Tin
Hinan, la princesse Berbére. Cette population a depuis 1’antiquité
institué la place de la femme comme 1’égale de I’homme. Jusqu’a nos
jours les tribus Touareg — peuple Berbére nomade d’Afrique du Nord
et Afrique sahélienne — sont régies par un systéme matriarcal affirmé
par 1’Achak, code de conduite qui leur est propre. Cet ensemble de
régles permet d’interdire toute violence -physique ou morale- et le
respect des enfants, des personnes dgées et des femmes, au risque
d’étre déchu de la tribu. Bien au-dela, il reprend un ensemble
d’¢éléments culturels importants dans les sociétés berbéres en vue de
s’adapter a des environnements naturels hostiles et a affronter des
situations périlleuses imposées par ce méme environnement. Ce code
transposé par exemple aux sociétés Kabyles, Chaouis, Chleuhs ou
Rifains est valide voire déja en application, a ceci prés que chez les
Touaregs il y’a une codification explicite. En outre il reprend une
hiérarchisation classique des sociétés berbéres que I’on peut retrouver
dans une part plus relative chez d’autres populations africaines telles
que les Peuls ou la femme dispose d’un ensemble de droits sacrés
équivalents voir supérieurs a ceux de I’homme.

En ce qui concerne ’alliance matrimoniale, chez ce peuple nomade, méme suite au
mariage, 1’épouse garde ’entiére propriété de ses biens et son consentement est la
condition premiere pour que son mari en dispose. Les conditions préalables pour un
mariage touareg est le consentement mutuel. Si les Touaregs pratiquent le mariage
préférentiel sur recommandations des parents, alliance entre cousins de premier degré
ou d’un degré plus éloigné, il n’en reste pas moins que c’est la femme qui a le dernier
mot. Pour ce faire, un gar¢on rend visite fréquemment a une fille dans sa tente le soir et
subit un ensemble d’interrogations et de devinettes qui ont pour but de jauger sa
perspicacité. Si le garcon est approuvé par la fille, elle lui remet alors un objet personnel
valant preuve de ce choix. Cependant le méme gargon approuvé peut se faire supplanter
par un rival et il est possible pour la jeune fille de changer plusieurs fois d’avis. Une
fois que le choix est validé par les deux parties, les parents du gar¢on prennent contact
avec les parents de la fille pour se mettre d’accord sur 1’organisation du mariage, une
cérémonie qui est souvent aux frais de la communauté ou les chants accompagnent les
festivités du début a la fin. Une fois le mariage scellé, il appartient aux parents du garcon
de fournir ce que 1’on peut comparer a une dot, les Touaregs nomme cette compensation
matrimoniale la Taggalt. Une compensation qui peut étre reprise apres le divorce. Par
ailleurs les femmes comme les hommes peuvent demander le divorce indépendamment
de leurs familles et sans aucune autre forme de coercition, cependant comme les
Touaregs sont devenus par la force des choses musulmans et que le divorce y est
interdit, la seule raison valable et valide pour prononcer une telle sentence est I’ adultere Il faut toutefois préciser qu’il est
formellement interdit de quitter une femme enceinte.




La femme comme cheffe de famille

« Former un homme c¢’est former un individu, former une femme c¢’est former toute une génération », ce proverbe
ghanéen fait référence au réle important qu’une femme ou une mére peut avoir dans la formation de nouvelles générations.

Chez les Kabyles les veillées autour du feu sont I’occasion ou la femme la plus dgée raconte et transmet oralement sous forme de comptes
initiatiques, un ensemble de savoir oral.

Nombres de cultures initialement matriarcales en Afrique attribuent aux femmes le role de formation personnelle et
intellectuelle des enfants, ainsi que des jeunes. La femme est premicre responsable des enfants, elle joue le role de tutrice comme
de modéle pour la société. Parmi les hommes bleus, la femme est en charge de transmettre I’éducation aux générations suivantes,
qu’il s’agisse de ’oralité ou de 1’écriture du dialecte traditionnel. Au sein des Touaregs, I’influence de la figure féminine se
justifie par le fait qu’elle est non seulement le pilier de la famille mais ¢galement celui la communauté. La figure de la mére chez
les touareg a pour rdle de perpétuer ce que Hampaté-Ba nommait la tradition vivante, ou tradition orale, soit I’ensemble de savoirs
individuels comme collectifs transmis et enrichis de génération en génération. Ce savoir peut tre dispensé de fagcon informelle
comme au cours de rites initiatiques. Cet enseignement est trés général, il englobe les codes de comportements en société comme
les formations les plus scientifiques. Une transmission qui passe souvent par le proverbe et les contes mais pas seulement : il peut
s’agir aussi de savoirs purement empiriques ou techniques. Ce réle est confié souvent aux matriarches, soit aux femmes qui a la
responsabilité, et qui sont reconnues comme cheffes de leur famille élargie. A ce titre, les femmes sont aussi responsables de tous
les aspects de la vie des membres de la famille, ce qui ne signifie pas pour autant qu’elles peuvent user de son pouvoir de fagon
tyrannique mais que son avis et ses recommandations sont recueillies avec le plus grand sérieux. La matriarche est la téte pensante
de la famille : elle subvient a ses besoins et en gére le budget. Par exemple dans les villages Kabyles, une autre population berbére,
la matriarche était celle qui s’assurent que les greniers soient suffisamment garnis pour passer I’hiver. C’est le principe que Pierre
Bourdieu, au cours de I’une de ses premiéres études anthropologiques, a caractérisé de “société inversée”. L’homme est le chef
de famille et seul dépositaire de droits politique sur le champ social et a contrario la femme est seule maitresse du foyer. Deux
sociétés coexistent a des échelles bien différentes dont la jointure est le seuil de la maison qui sert alors de SAS®, sorte de jointure
entre deux mondes mutuellement hermétiques.

Au-dela du cercle familial, la femme peut avoir un role important sur le champ social qui est accompagné d’une autorité
reconnue par les membres de la communauté qu’ils soient jeunes ou vieux, hommes comme femmes. Pour exemple, la matrone
et la guérisseuse sont des piliers pour les communautés qui vivent dans des environnements isolés tel que les hautes montagnes,
la brousse, les foréts tropicales ou encore le désert. La matrone est en charge de faire accoucher les femmes et la guérisseuse en
plus de cette mission, sert aussi de médecins pour soigner les petits maux et a effectué certains rites de passage tel que ’excision
ou encore des rites magiques. Des roles qui sont traditionnellement transmis de générations en générations dans certaines cultures
tel que chez les Seereer, population d’Afrique de 1’Ouest principalement présente au Sénégal. En outre, ces femmes sont
reconnues pour leur sagesse et a I’image de la matriarche, il est récurrent que les jeunes femmes ou méme les hommes prennent
conseil aupres d’elles. En somme ces femmes occupent des positions importantes sur le champ social. Méme au sein des sociétés
patriarcales africaines, elles sont parfois reconnues comme 1’égal des hommes, voire méme supérieures a ces derniers, dans la
mesure ou le prestige de leurs fonctions leurs octroie une certaine autorité qui reste cependant dénuée de tout pouvoir politique.

® Point de passage hermétique qui isole deux environnements différents.



Ainsi, a instar de ces femmes touareg, les femmes des nombreuses sociétés
africaines matriarcales se sont affranchies du simple réle de mére et ont ainsi
pu jouer un role majeur au sein de leurs sociétés, aussi bien dans le domaine
social, dans le domaine économique ou bien encore dans le domaine politique.

La y(ace des ﬁmmes dans les sociétés contemporaines

Révolu le temps ou elles furent étudiées sous le prisme d’un patriarcat inversé, les sociétés matriarcales — originellement
pensées en miroir des sociétés patriarcales — semblent ainsi désormais étre davantage congues comme des modéles de sociétés
reconnaissant le rdle majeur joué par les femmes non seulement au niveau de I’éducation et de la transmission de la tradition,
mais aussi au niveau économique et au niveau politique. L enjeu de la définition de ces sociétés comme telles, ne semble ainsi
plus étre celui d’amoindrir ou de réduire le role des hommes, et en soi de les marginaliser, mais bien de démontrer 1’impact
fondamental de I’action des femmes sur leurs sociétés.

Du fait de leur prééminence dans les différentes représentations spirituelles et religieuses régissant les sociétés africaines,
ainsi que du fait de leur role matériel essentiel au sein des foyers, les femmes jouissaient d’une double considération et ainsi
d’une valeur double au sein des différentes sociétés. D’une part, reconnues pour leur fonction de fécondatrice, de génitrice, elles
I’étaient également pour leur force de travail et de production et ainsi pour leurs apports économiques au sein du microcosme que
constituait la famille, et plus largement dans la société dans laquelle elles s’inséraient. Bien que davantage reconnues pour le
premier aspect, les femmes se sont imposées comme étant 1’¢élément stabilisateur des sociétés africaines.

Parlement du Rwanda oui les femmes sont majoritaires

Les femmes en tant que force fécondatrice et génitrice

Reconnues pour leurs fonctions de reproductrices et de productrices, les femmes faisaient 1’objet d’une glorification dans
les systémes agraires, ce que I’on a pu constater avec la représentation de la déesse mere a la fois allégorie de la fécondité et de
la fertilité. Ainsi, la naissance de petites filles était pergue comme une source d’enrichissement puisque signifiant la garantie du
maintien de la descendance pour sa famille d’origine en cas de matrilocalit¢’ — dans la mesure ou la femme, méme mariée,
continuerait éxvivre avec ses parents et apporterait donc sa contribution au foyer familiale-, soit pour la famille d’accueil en cas
de virilocalité”.

7 Dans ce cas, le lieu de résidence du couple étant le foyer familial d’origine de 1’épouse. Chez les Akan du Ghana, par exemple, la résidence était matrilocale. Par ailleurs,
d’apres la theése défendue par Catherine Coquerie — Vidrovitch dans son ouvrage Les Africaines, Histoire des femmes d’Afrique subsaharienne du XIXe au XXe s, le
plus souvent, les femmes mariées continuaient a vivre dans leur branche maternelle et ne se rendait chez leur époux que la nuit venue.

® Dans ce cas, le lieu de résidence du couple marié est celui du foyer d’origine de 1’époux.

10



La valeur sociale des femmes dans les sociétés agraires était ainsi essentielle du fait
qu’elles permettent la subsistance des groupes familiaux. Cette forte valeur sociale peut
étre percue au travers de la dot. En effet, cet apport en biens et en argent — avec
I’introduction de la monétarisation — était per¢u comme une compensation rituelle que
devait payer I’époux lorsqu’il prenait pour épouse la jeune fille, la soustrayant ainsi du
foyer parental. Aussi, devait-il compenser la force de travail perdue ainsi que le départ
d’un élément qui aurait pu fournir une descendance a la famille d’origine. De cela
découlait leur utilisation, leur chosification en tant qu’instrument politique, le mariage
étant percu comme un moyen d’établir des alliances. Ainsi, il avait a la fois une valeur
sociale, économique et politique.

C’est ainsi qu’au travers de celui-ci, les femmes, les épouses acquéraient la fonction
d’éducatrice et ainsi de gardienne de la tradition. Ayant a leur charge I’éducation des
filles ainsi que des jeunes gar¢ons — avant que ceux-ci ne soient en age de rejoindre les
hommes -, elles sont celles a qui est confi¢ le devoir d’instruction. Elles se doivent
ainsi de transmettre des valeurs telles que celle du travail ou celle du respect des anciens
aux enfants des deux sexes. Leur role s’affirme comme plus essentiel pour ce qui est
de I’éducation des jeunes filles. Aussi, leur inculquaient-elles dés leur plus jeune age
les méthodes par lesquelles étaient tenues le foyer. En effet, a ce titre, la jeune fille se
devait d’étre en mesure de tenir un foyer, de piler le mil, d’aller chercher de I’eau au
puits, d’aller en brousse chercher du bois sec, de faire le feu, et d’accompagner sa mére
a la péche ou sur les champs, une multitude de responsabilités en fonction de
I’environnement dans lequel s’insérait la famille. Elles détenaient donc un role
essentiel dans la transmission des coutumes, des cultures mais aussi des histoires de
Femme ashanti accompagnée de deux jeunes enfanes ~ 1amilles, s’imposant ainsi comme les gardiennes de la tradition. Cette fonction des
femmes du continent est notamment abordée dans I’article « Les femmes massa du
Nord du Cameroun » rédigé par le chercheur Samuel Frouisou. Il y interview Guiseyda,
femme et épouse d’un homme massa, qui explique I’importance de suivre 1’éducation
et les traditions promues par cette société.

Ainsi, comme nous le disions plus tdt, les femmes ne se contentaient pas seulement d’assurer le maintien du groupe
familial auquel elles appartenaient, elles étaient également un élément stabilisateur de la société tout enti¢re. Cela était notamment
possible par le fait qu’elles s’assuraient de la subsistance de leur peuple du fait de leur force productive.

Les femmes en tant que force productive

Bien que peu reconnu et peu salué, cet autre aspect des femmes peut également étre percu de par leur role dans les
économies locales et plus généralement dans 1’économie du continent. Si par la diversité des sociétés présentes au sein du
continent africain, il nous est impossible de définir un profil type de répartition sexuée des taches, il nous est cependant possible
d’établir des constatations générales qui bien qu’essentialisantes, nous permettent de cerner une dynamique globale. Dans la
période ancienne, le continent ayant été majoritairement composé de ruraux, il plt étre observée une division sexuée des
différentes taches et des roles. Traditionnellement, la guerre, le commerce de longue distance, le défrichement des terres, la
chasse, ainsi que la gestion des affaires politiques composaient les domaines réservés des hommes.

Les femmes, quant a elles, assuraient le suivi de 1’agriculture, les tdches domestiques telles que I’approvisionnement en
eau ou en bois de chauffe, le jardinage de proximité et le petit commerce de subsistance et de voisinage. Au XXe siécle, par le
modele agro-pastoral majoritairement répandu, les femmes et les jeunes filles étaient chargées des cultures et de la préparation
des aliments tandis que les hommes et les jeunes gargons étaient d’abord chargés de surveiller les troupeaux de chévres et de
moutons et secondairement le gros bétail. Cependant, a I’instar des Nuer — peuple du Soudan du Sud actuel — la traite des vaches
et la préparation du beurre étaient quasi toujours des charges qui appartenaient aux domaines des femmes.

11



Récolte du blé a Tombouctou

En milieu rural, les différents travaux agricoles — bien que répartis en fonction du genre étaient assurés en commun par
les femmes et les hommes, unis ou non par des liens de parenté. Par exemple, la préparation du terrain au défrichage ainsi que
parfois les premiéres semailles étaient effectuées de concert, bien qu’il s’agissait d’activités essentiellement féminines. Outre ces
sociétés valorisant le travail de la terre, dans les sociétés agro-pastorales principalement basées sur 1’¢levage, les femmes
assuraient également des taches essentielles. Ainsi, dans la société Massai du Kenya, les hommes assuraient-ils la garde et le
commerce du bétail tandis que les femmes en assumaient-elles la traite. En plus des taches domestiques, elles maniaient la houe,
semaient des céréales et des haricots, transportaient et stockaient les provisions. De nos jours encore, dans la société Massai
contemporaine, cette construction sociale est visible.

Si I’historiographie s’accorde aujourd’hui a reconnaitre les femmes rurales comme étant a la base de 1’activité
économique de leurs régions, mettant en lumiére la diversité des tiches et des roles qu’elles y assument ainsi que le volume
horaire qu’elles y consacrent, les études dédiées a prouver un phénomeéne semblable dans les espaces urbains se font plus rares,
et pourtant...La colonisation ayant engendré ou plutét dynamisé 1’essor de grands centres urbains en Afrique, les XIXe et XXe
siécles furent marqués par une migration urbaine. S’il fait consensus de caractériser les tout premiers exodes comme masculins,
du fait de la main d’ceuvre réquisitionnée dans ce qui était en fait nommé des « camps de travail », il serait cependant trompeur
que de nier aux femmes le role dynamique qu’elles ont joué dans ce processus urbain, et cela aussi bien d’un point de vue
démographique que d’un point de vue économique.

Les idées regues qui voudrait ainsi que les femmes aient migré vers les villes « forcément a la traine des hommes »,
qu’elles y auraient été « inévitablement dans un rapport de dépendance, de subordination » et qu’elles n’auraient pu « faire preuve
que d’une autonomie d’action limitée » sont ainsi fausses. Cependant, tel que le précise Odile Goerg dans son article « Femmes
et hommes dans les villes coloniales », il est difficile de défendre un tel argument sur des données chiffrées du fait que les femmes
n’ont que trop peu été le sujet de telles études a I’inverse des hommes. Cependant, en adoptant une analyse sociologique et ainsi
en analysant des groupes sociaux particuliers, certains aspects des mouvements de migration de femmes vers les villes peuvent
étre cernés plus précisément. Aussi, I’insertion de femmes originaires de Sierra Leone dans 1I’économie de la ville de Conakry,
chef-lieu de la Guinée francaise, — phénomene étudié depuis les années 1880 — permet-elle de comprendre en partie le role des
femmes africaines dans le processus d’urbanisation du continent.

Ces femmes, descendantes des premiers esclaves libérés d’Amérique et reconduits en Afrique, étaient reconnues comme
appartenant a une société instruite et qualifiée et ainsi recherchée en tant que main d’ceuvre. Cependant, a I’inverse des hommes
a qui ’on réservait les emplois dans 1’administration, dans les entreprises du batiment public et dans les maisons de commerce,
les femmes quant a elles n’étaient pas valorisées professionnellement. Travaillant de fagon indépendante, elles parvenaient tout
de méme a s’insérer voire méme a dynamiser 1’activité économique urbaine et péri-urbaine par leurs activités de service. Ces
épouses, ces meres de famille, et bien plus rarement ces femmes célibataires étaient ainsi logeuses, restauratrices ou couturiéres.
S’insérant dans le systéme éducatif colonial, elles pouvaient également étre éducatrices au sein d’écoles privées. Cependant, ¢’est
dans le commerce qu’elles parvinrent a bien plus s’insérer, en créant leurs propres activités, profitant ainsi des besoins nés de la
vie urbaine. Elles étaient ainsi propriétaires de petits magasins, vendeuses de bétail, revendeuses ou bien encore artisanes. Au
contraire des hommes, elles travaillaient ainsi bien plus souvent de fagon indépendante. Ces femmes originaires de Sierra Leone
parviennent ainsi a s’insérer dans un systéme qui avait principalement été congu par et pour des hommes et valorisant donc les
structures a destination des hommes colonisés. S’insérant dynamiquement dans I’économie urbaine, elles sont parvenues a tirer
profit des opportunités offertes par ce monde urbain et ainsi a affirmer et a faire reconnaitre leur place.

Bien que les femmes originaires de Sierra Leone composaient un groupe singulier dans la mesure ou elles représentaient
une forme de bourgeoisie, et qu’elle s’inséraient dans le vaste réseau de la diaspora sierra-l€onaise, leur insertion peut-étre
comparable a celle de femmes originaires d’autres environnement. Un tel phénomene fut en effet per¢u dans nombres de sociétés
africaines et notamment a 1’ouest du continent. Cela conduit notamment la chercheuse Gertrude Tshilombo Bombo a considérer
qu’au début du 21e siecle, les commergantes les plus prosperes d’Afrique Subsaharienne étaient et sont encore actuellement des

12



femmes. En effet, il suffit de se rendre au marché de Lafiabougou de Bamako, a I’instar de la majorité des marchés africains,
pour observer que les commercants sont majoritairement des femmes.

Ainsi, au cours de ces XIXe, XXe et XXle siécles, les femmes se sont affirmées et s’affirment toujours comme des
acteurs économiques incontournables et dont 1’action — complémentaire a celle des hommes — permet le maintien voire méme
I’essor des économies de sociétés entieres. Elles sont en prise avec I’environnement dans lequel elles évoluent et semblent ainsi,
lorsqu’elles le peuvent, le modifier, voire le fagonner de fagon a pouvoir s’y insérer correctement et a pouvoir ainsi en tirer profit.

Le statut des femmes et leur implication dans la chose publique
Les origines de [’altération des sociétés matriarcales

Cette forte participation des femmes dans I’économie, est ainsi 1’'une des caractéristiques mise en avant lorsque 1’on
cherche a démontrer le role majeur qu’elles ont joué dans ces sociétés africaines et ainsi lorsque 1’on veut en prouver les origines
matriarcales. Il est cependant, essentiel de rappeler qu’a I’origine le prestige de ces femmes ne résultait pas véritablement de leurs
activités économiques mais au contraire de leur apport non monétaire diversifiés a ces sociétés, du fait de leurs fonctions de
fécondatrice, d’éducatrice et ainsi de gardienne de la tradition, comme nous le disions précédemment. Dans les sociétés africaines
pré-capitalistes, les femmes ne se contentent pas seulement d’assurer la subsistance du groupe familial, elles étaient bel et bien
un ¢lément stabilisateur de la société entiére notamment parce qu’elles permettaient la rencontre et la réunion de différents clans
au travers du mariage et maintenaient ainsi un certain équilibre, voire une paix.

La différence d’une société matriarcale avec une société patriarcale réside dans le degré d’implication des femmes dans
les processus décisionnels. De fait, parler d’exclusion des femmes dans une société patriarcale serait faux puisqu’elles y sont en
réalité subordonnées aux hommes, voire marginalisées.

A contrario, dans les sociétés matriarcales, son rdle est plus affirmé dans le champ social, il est d’une importance
primordiale au niveau de la famille, et toute proportion gardée, lorsqu’il est question de politique, les rapports qui la lient aux
hommes sont plus ou moins a 1’équilibre.

Ceci étant-dit, le pouvoir politique des femmes, y compris dans les sociétés matriarcales d’avant la colonisation, est
réduit  un role d’ombre qui s’exerce par I’influence, ce que I’on peut constater chez les Ashantis’ par exemple, ot les souverains
sont issus de la branche maternelle (matrilinéarité). Par ailleurs, c’est un phénoméne toujours observable chez les Bamilékés
vivant a I’Ouest du Cameroun.

Les Ashantis sont une population Akan qui vit au large du golfe de Guinée. Cette population occupe un espace qui couvre
une partie de la Cote d’Ivoire jusqu’a la frontiére Nigérienne. Ils sont connus notamment pour s’étre imposés comme une
puissance respectée par les puissances européennes du XVe au XVllle siecle. L’Etat Ashanti était structuré politiquement autour
d’une administration politique solide et moderne. Economiquement, sa puissance, provenait essentiellement de ’agriculture. Par
ailleurs, c’est un Etat qui exercait sa puissance sur une cinquantaine d’Etats satellites voisins qui lui étaient fédérés de fagon
artificielle par un jeu complexe d’influence. Point intéressant, puisque révélateur de I’importance du réle des femmes dans cette

° Les Ashantis sont une population d’Afrique de I’Ouest présent principalement au Ghana. Ils appartiennent au groupe des Akan.

13



société : les souverains qui portaient le titre de Asantehene étaient issus de la branche maternelle de leur famille. Ainsi, il s’avére
que seules les femmes pouvaient transmettre les droits politiques relatifs a cette fonction. C’est ce lien qui permet a certains
personnages féminins d’avoir une grande influence sur le souverain. Dans une autre région, autre structure moins grande, les
Bamiléké, populations descendantes d’anciens égyptiens et structurée en chefferie, la femme a un grand role dans cette société
matriarcale. Le mode de fonctionnement est similaire aux Ashantis a savoir une transmission des droits politiques par la mére qui
exerce une influence sur le détenteur du pouvoir. Ce mode de transmission est récurrent dans la plupart des sociétés matriarcales
d’avant la colonisation et permet a la femme d’avoir un exercice du pouvoir politique par procuration en usant d’influence. La
matrilinéarité politique est par ailleurs a 1’origine, le critére qui a donner une définition erronée du matriarcat, mettant ce dernier
terme sur le méme plan que le patriarcat. Or dans le cas de sociétés patriarcales, le pouvoir politique est organisé en phallocratie
ou le pouvoirs politique de ’homme, par et pour ’homme, la femme étant marginalisée et maintenue sous le statut d’éternelle
mineure. Les anthropologues tel Frangoise Héritier pointent du doigt I’existence d’un pouvoir gynécocratique équivalent de pres
ou de loin aux pouvoirs phallocratiques dont les exemples foisonnent a travers le temps. C’est pour cette raison que 1’archéologue
Marija Gimbutas emploie le terme “société matristique” pour désigner une société ou il n’existe aucune discrimination de nature
sexuelle et ou la femme a plus d’importance que ’homme grace a sa capacité a perpétuer I’espéce humaine. Il existe toutefois
des reines en Afrique qui, on pourrait le croire, infirme cette derniére thése. Des exemples tel la Kahina, la reine-guerriére des
Aures, Tin Hinane princesse et matriarche des Touaregs ou encore la reine de Saba, mére revendiquer du christianisme
éthiopienne, pourraient effectivement induire sur une piste de sociétés gynocritiques, cependant si I’on se penche sur les
conditions d’acces au pouvoir pour les femmes dans ces sociétés-1a, on s’aper¢oit simplement qu’elles sont soit les brillantes
exceptions de sociétés patriarcales soit des exceptions des sociétés matriarcales car dans ces derniéres, si la femme a une
importance considérable, c’est toujours ’homme qui garde les fonctions du pouvoir politique.

Par ailleurs, il semblerait que la période moderne ait symbolisé, par endroit, le début de la dégradation du statut des
femmes. En effet, au cours de la période moderne, fortement marquée par la transformation de I’économie dite traditionnelle vers
une économie mercantile les femmes auraient perdu la relative liberté dont elles jouissaient notamment dans les domaines
culturels et économiques. D’aprés des chercheurs tels que Danielle de Lame, cette lente modification du systéme économique
peut étre pergue comme I’une des origines de la perte de pouvoir et d’autonomie des femmes. En effet, 1’introduction de
I’économie marchande dans ces sociétés aurait ainsi modifié les rapports entre les genres du fait de la répartition traditionnelle
des taches. Ainsi, alors les femmes s’appuient principalement sur les champs, les hommes étaient entrés en contact avec le marché
du travail et de I’argent.

Aussi, déja fragilisées de par leur position, furent-elles confrontées a la diffusion d’idéologies étrangéres qui auraient,
dans certains cas, conduit a leur marginalisation. Les valeurs traditionnelles ni¢es ou adaptées auraient ainsi été influencés par
des traditions issues de sociétés patriarcales bédouines porteuses d’une certaine vision de I’Islam ainsi que par les sociétés
occidentales pratiquant un certain christianisme. Ainsi ces rencontres auraient entrainé des mutations sociales profondes et suscité
de nouveaux comportements.

Au XIXe, du fait de la colonisation européenne du continent, il était donc attendu de ces femmes qu’elles se conforment
au modele européen de la mére au foyer et qu’elles ne prennent donc plus part au débat public. Ainsi, le siecle de la conquéte
européenne, fut marqué par une exacerbation croissante des inégalités sociales dont les femmes furent les plus défavorisées. Les
femmes du continent européen méme connaissaient cette oppression, vivant encore a I’époque les conséquences de sociétés
profondément patriarcales ayant un temps érigé I’imbécillités sexus'® en norme juridique.

Sous la colonisation, peut ainsi &étre remarquée une absence des femmes des instances de décisions politiques,
économique et socio-culturelle. En cela, ces femmes, qui formaient auparavant le socle des sociétés africaines formées sur le
modéle matriarcal, se sont retrouvés doublement oppressées et donc doublement victimes. Elles vivaient a la fois sous la
domination coloniale et a la fois sous la domination des hommes de leur société.

Dans son article « Féminisme en Afrique et rapport de genre », Danielle de Lame émet donc I’hypothése d’une interaction
entre les mouvements indépendantistes en Afrique et la montée des revendications féministes. Ainsi, aprés avoir été réduite au
silence sur une aussi longue période que fut la colonisation, certaines femmes entreprirent de regagner leur indépendance aussi
bien vis a vis du colonisateur que vis a vis de leurs paires. Dans la période qui suit les indépendances, on assiste dés lors a
I’éclosion de nombreuses petites associations ainsi que d’organismes visant a promouvoir les femmes au sein de la société.

Les femmes sont un pilier essentiel des sociétés humaines et pour cause, elles représentent plus de la moitié de la
population. Cependant, pour parler de société matriarcale, il faut observer le role et ’importance qui sont accordés aux femmes
dans la société. Le probléme étant que le terme fut théorisé bien apres le concept, les premiéres définitions comportent certaines
erreurs d’approche. L’approche du XIX — XXe siécle consistait a et a mettre concept de société matriarcale en miroir du concept
de société patriarcale et a en faire ainsi une société ou il y aurait une gynocratie et une matrilinéarité avec un réle de premiére
importance de la femme au sein du cercle familial. Par ailleurs, ce type de société marginalise I’homme a I’image de la société
patriarcale qui marginalise la femme, réduisant cette derniére au rang de subordonnée de ’homme. Une définition qui ne vient
pas de nulle part, elle trouve des échos dans la Gréce antique avec le fameux mythe hostile aux hommes des Amazones. Cette
construction est mieux connue aujourd’hui comme le “mythe savant”, a savoir une notion erronée scientifiquement argumentée.

10 . y . . . . v a7 . . y . . . . . v y . .

Sous I’Ancien Régime, restrictions imposées aux femmes dans leur capacité a agir. Il s’agit d’un héritage du droit romain qui a notamment persisté dans la législation
espagnole jusqu’au XIXe siecle, avec de 1égeres variations. Cette discrimination légale fondée sur le sexe refléte la mentalité dominante depuis des si¢cles dans
certaines sociétés européennes.

14



Les premieres études sur les sociétés matriarcales trouvent leurs origines a 1’époque néolithique, ou les femmes étaient
trés présentes dans I’imaginaire religieux dans 1’allégorie de la déesse mére : la somme de fertilité de la terre et de la fécondité
de la femme, I’une permettant de survivre et I’autre permettant de perpétuer I’espéce humaine. Le tout est personnifié en une
entité divine qui domine religieusement tout autre élément sacré. L.’image sacrée et importante de la femme peut étre aussi retracée
dans le panthéon égyptien. Que ce soit par la déesse Nout mere des astres ou encore Isis la grande magicienne, ces représentations
renvoient a une importance signifiable des femmes dans la société égyptienne. Enfin méme dans les religions monothéistes, bien
que dans les textes sacrés, il n’existe pas véritablement de recommandation de domination d’un sexe sur un autre, celle-ci fut
instaurée d’une part par une transposition culturelle sur le religieux et d’autre part par le fruit d’interprétations de savants
théologues. Il existe dans les sociétés africaines islamisées ou christianisées, des résidus symboliques ou des traces d’anciennes
structures sociétales de type matriarcales. Par exemple on peut évoquer que chez les Juifs, ¢’est la mére qui transmet le droit a
I’appartenance religieuse.

Marija Gimbutas préfere le terme de sociétés matristiques au terme habituellement employé par les anthropologues et
archéologues. Ce dernier terme renvoie a I’importance de la figure de la mére et de la femme au sein de la communauté de base
dans la société : la famille. Et cela commence par ’alliance matrimoniale. On le sait aujourd’hui, que plusieurs cultures africaines
pratiquent le principe de matrilocalité ou le déplacement de I’époux dans la localité d’origine de son épouse. Ce point est trés
important car il accorde une prééminence de la femme sur ’homme dans le couple. Par ailleurs plusieurs cultures africaines
exigent de I’époux une dot au mariage et donne le choix du partenaire a la femme.

Une fois que la femme acquiert le statut de mére dans ce type de sociétés, elle dirige tous les aspects du foyer, tel que
I’éducation, la formation et le droit de regard sur les choix des enfants. Elle gére le budget familial et elle est responsable de la
survie de la famille pendant les périodes hostiles tel que 1’hiver. Dans la communauté élargie, les femmes agées sont consultées
et leurs recommandations ont valeur de loi : ce sont les matriarches. Au sein d’un village, les accouchements et autres rituels tel
que I’excision sont pratiqués par les matrones. La santé est gérée par des guérisseuses qui s’occupent de cela en plus des taches
habituelles de la matrone. Que ce soit par le statut de la matriarche, de la matrone ou de la guérisseuse, la femme acquiert une
légitimité et une forme de pouvoir symbolique valant autorité dans les communautés restreintes extra-familiales.

Dans les sociétés africaines caractérisées de matriarcales se distinguent également les femmes pour leur role de force
productrice. Jouant donc un role essentiel dans les économies agro-pastorales du monde rural ainsi que dans les économies
commerciales des villes. Elles s’affirment comme étant a I’origine de la subsistance de la famille, fut-elle nucléaire ou élargie.
Innovantes, elles sont ainsi parvenues a s’intégrer la ou elles n’étaient pas attendues et ou aucune infrastructure n’avait été pensée
pour elles, parvenant ainsi a créer leurs propres activités, a faire vivre leur foyer, a dynamiser I’économie locale mais aussi a
gagner en indépendance. Pour reprendre une expression de Danielle de Lame, elles s’affirment comme “le pivot de la survie”
dans ces sociétés matriarcales et dans celles découlant du matriarcat.

En somme, les sociétés africaines sont matriarcales dans la mesure ou les femmes ont une place importante dans la société
sans toutefois occuper systématiquement une place politique importantes jusqu’au XXe siecle. L importance de leur role réside
dans la fertilité ou leur capacité créatrice, a donner la vie. Que ce soit par I’imaginaire religieux, dans la famille ou dans société,
la société matriarcale prone une égalité relative des sexes a I’inverse de la société patriarcale qui réduit la femme a un simple
statut de subordonnée ou d’éternelle mineure dépendante de I’homme. Cependant, méme au sein des sociétés patriarcales, les
femmes arrivent tant bien que mal a se faire une place sur tous les plans de la société et méme de brillantes exceptions arrivent a
occuper des places traditionnellement réservées aux hommes.

Rédigé par :
Kadia
AllL

Atda

Fethi

15



Les mouvements féminins et féministes en ?lfrique et dans les cfiasyoms

« Le féminisme a towjours fait partie de UAfrique », affirmait Chimamanda Ngozi Adichie, auteure de U'essai We should all be
Semanusts (Nous devrions tou.te.s étre feministes) et 'une des militantes pour les droits des femmes les plus influentes du monde.

Le féminisme correspond a des mouvements visant a atteindre une véritable égalité juridique, politique et sociale entre
tous les individus, quels que solent leur sexe ou leur genre. Cela vise donc a émanciper les femmes de la domination masculine
des sociétés patriarcales, a la fois en raison de la phallocratie et de la patrilinéarité, mais ces mouvements ont également pour
ambition de libérer les hommes, face a I'injonction a la virilité. Il est aussi nécessaire de ne pas oublier les personnes non binaires,
ne se sentant pas représentées par la dichotomie femme/homme. Il s’agit donc de s’interroger quant a la pression du genre et ses
conséquences sur des comportements individuels, mais aussi a I’échelle sociétale. Lorsque Chimamanda Ngozi Adichie affirme
que le féminisme a toute sa place en Afrique, cela souléve des questionnements quant a 'origine de ces mouvements. En effet,
dans Le fardeau de la femme blanche : les féministes britanniques et la femme indienne, 1865/1915, Antoinette M. Burton
explique a quel point les débuts d'un féminisme revendiqué au XIXeéme siecle et le colonialisme pouvaient étre liés. Le féminisme
peut donc étre rejeté, comme symbole d’'une domination des populations blanches sur les populations indigeénes. Pourtant, la
place des femmes et le féminisme prennent de plus en plus d’ampleur sur le continent. Plusieurs figures fortes de femmes et
nombre de féministes africaines représentent une grande source d’inspiration dans le monde entier. De plus, bien que le féminisme
soit un terme apparu au XIXeme siecle, la lutte des femmes a toujours eu lieu sur ce continent, sous la forme de différents
mouvements féminins, non encore définis comme féministes.

Par mouvement de femmes, nous entendons toute organisation, constituée de femmes, qui lutte pour I’amélioration de
la condition des femmes tout en ayant un discours modéré, c’est-a-dire ne remettant pas en cause le systeme patriarcal. Comme
nous le verrons, elles peuvent étre institutionnalisées ou informelles, rurales ou urbaines. Quant aux mouvements féministes, ils
se revendiquent d’une part comme tels, et d’autre part, ils ont pour objectif I’égalité entre femmes et hommes. Ils amorcent de
nouveaux questionnements sur les femmes dans les opinions publiques, mais ont souvent du mal a étre entendus au niveau
politique. Les relations entre mouvements féminins et féministes sont complexes, faites de contradictions et d’antagonismes, mais
aussi de convergences et de collaboration.

Cet article demeure malheureusement insuffisant pour tenir compte de ce phénomene de facon compléte. Nous tenterons
tout de méme de vous montrer que certaines féministes tiennent encore aujourd’hut a une libération des femmes au nom des
textes sacrés ct de la volonté divine. D’autres défenscures des droits des femmes se consacrent notamment sur une émancipation
corporelle, sexuelle et une meilleure représentation politique et culturelle des femmes. Il est aussi important de ne pas perdre de
vue les mouvements féministes de la diaspora, notamment afro-féministes, menés par des femmes ayant grandi ou vivant en
dehors de PAfrique, mais considérant leur condition profondément liée a ce continent.

Retour sur les mouvements de femmes en Afrique

Les mouvements de femmes existent depuis longtemps en Afrique car les femmes ont des maniéres de regroupement et
d’association qui leur sont propres, notamment en ce qui concerne le travail et la résolution des problemes. Cependant, il est
important de souligner que les mouvements de femmes tels que nous les connaissons aujourd’hui sont apparus avec la colonisation.
Ils lui ont en effet emprunté des modeles organisationnels, que ce soit pour la structuration ou le mode d’action.

16



Fatou Sow, sociologue sénégalaise, dans son article « Femmes, socialité et valeurs africaines
» et dans I'entretien sur les mouvements féministes en Afrique pour la Revue Tiers Monde,
distingue les organisations institutionnalisées et celles ne disposant pas de reconnaissance
légale.

O La premicre catégorie est essentiellement composée des mouvements de femmes créés
par les partis. Ce sont les premiéres organisations a bénéficier d’une reconnaissance officielle
et de la capacité a interagir avec le pouvoir. On peut par exemple citer la Ligue des femmes
de PANC (Congres National Africain) d’Afrique du Sud, créé en 1931 et intégré a PANC en
1943.

0 Dans la deuxi¢me catégorie, on trouve les réseaux féminins de parenté, de voisinage,
de solidarité et d’échanges multiformes. A titre d’exemple, on peut parler des tontines, c’est-
a-dire des regroupements de femmes visant a la constitution d’une épargne.

N7
A.A

O Entre les deux, on trouve de nombreuses autres formes d’organisations, telles que les

AN c associations amicales, corporatistes ou professionnelles.

Fatou Sow différencie également les organisations féminines rurales des associations urbaines :

¢ Les organisations féminines rurales sont des regroupements de femmes fondés sur des relations sociales forgées entre elles.

¢ Les associations urbaines, au contraire, sont plus structurées : elles forment un bureau, élisent une Présidente et une
trésoricre tout en rassemblant des membres. Ce sont elles qui se positionnent dans le dialogue avec le pouvoir, en
occupant 'espace politique, sans toutefois accéder au pouvoir de décision.

Tous ces mouvements réclament de meilleures conditions de vie et de santé pour les femmes, ainsi qu’un acces a 'éducation, a la
formation et a 'emploi, un meilleur acces a la promotion sociale et une plus forte représentation dans les structures de pouvoir.
Cependant, elles ne dénoncent pas le systeme patriarcal politique et social et ne questionnent pas la culture (hormis quelques
pratiques jugées excessives, telles que les dépenses dans le cadre des cérémonies familiales ou la dot).

Les femmes dans la lutte contre le colonialisme

Amina Mama, auteure et professeure nigériane, écrivait dans le numéro de lancement de la revue Feminist Africa : « En
contexte africain, le féminisme est né de 'engagement profond des femmes et de leur dévouement a la libération nationale ».
Dans ce contexte, il peut étre intéressant de revenir d’une part sur le portrait de quelques femmes engagées dans la lutte contre la
domination coloniale et d’autre part sur des actions menées par des femmes, toujours dans le cadre de cette lutte.

En ce qui concerne les portraits, nous nous concentrerons sur celui d’Aoua Keita, sage-femme, militante et femme
politique malienne, car il illustre parfaitement la capacité¢ de résistance des femmes a I'ordre colonial et la manicre dont les luttes
contre la domination coloniale et pour I'amélioration de la condition des femmes peuvent étre liées.

¢  Aoua Keita (1912-1980) est une figure importante du
combat pour I'indépendance du Soudan francais. Apres des
¢tudes a I'Ecole africaine de médecine et de pharmacie de
Dakar et I'obtention de son diplome de sage-femme, elle
rejoint en 1946 I'Union Soudanaise — Rassemblement
Démocratique Africain (US-RDA). En 1958, clle entre au
burcau du parti et elle est nommée membre du Comité
constitutionnel de la République soudanaise. L’année
suivante, elle est ¢lue députée de la Fédération du Mali, ce qui
lui permet de participer a I’¢laboration de la Constitution. En
1962, elle prend part a I’élaboration du code malien du
mariage et de la tutelle, qui constitue une grande avancée pour
le droit des femmes au Mali. En parallele, elle fonde le
mouvement intersyndical féminin, qu’elle représente au
Congres constitutif de I'Union générale des travailleurs de
I’Afrique noire. Elle a également représenté le Mali a la
rencontre constitutive des femmes d’Afrique de ’Ouest, qui
s’est tenu en 1959 a Bamako. Elle est a 'origine de la Journée
internationale de la femme africaine (JIFA), promulguée par
PONU et FOUA le 31 juillet 1962. Enfin, en 1962, elle a
participé a la conférence des femmes de Dar-es-Salam, qui
donne naissance a I’Organisation panafricaine des femmes.

17



Une vie chargée, donc, qu’elle relate dans son autobiographie La vie d’Aoua Kéita racontée par elle-méme, une
autobiographie, publiée en 1975.

Sans les développer, on peut également mentionner d’autres femmes ayant joué un réle dans la lutte contre I'ordre colonialiste :

¢ Aline Sitoé Diatta, figure emblématique de la résistance casamancaise (Sud de 'actuel Sénégal) a la colonisation

¢ Giséle Rabeshala, femme politique malgache qui a lutté pour I'indépendance de son pays, ainsi que les droits de
I'Homme et la liberté des peuples.

¢ Lillian Ngoyi, militante anti-apartheid, membre de la ligue des femmes de ANC et qui a contribué a la création de la
Fédération des femmes sud-africaines.

¢ Huda Shaarawi, militante engagée dans le combat nationaliste égyptien et pionniére du féminisme dans son pays,
puisqu’elle a fondé I'Union des féministes égyptiennes en 1923.

Certaines actions menées par des femmes constituent également des faits marquants dans la lutte contre la domination
coloniale. Nous en citerons ici deux, 'une en Afrique du Sud, l'autre en Cote d’Ivoire.

0 9 aout 1956 : La marche des femmes (IWomen’s
wOMEN March), Afrique du Sud : cette manifestation, tenue devant
D0 NOT les Unions Buildings (le sicge du gouvernement a Pretoria)

ct organisée par la Fédération des femmes sud-africaines a
rassemblé entre 10 et 20 000 femmes. Celles-ci protestaient
contre I'application par le gouvernement de la nouvelle loi
sur les laissez-passer (pass laws) dans les zones urbaines et les
conséquences de cette loi sur les femmes en particulier.
Durant cette manifestation, les femmes ont chanté un
morceau composé¢ pour 'occasion, intitulé Wathint’Abafazi
Wathintimbokodo (en anglais, « you strike a woman, you strike a
rock »). Les femmes ont également présenté une pétition au
Premier Ministre. En hommage a cet événement, le 9 aott
est auyjourd’hui la journée des femmes en Afrique du Sud.

0 Décembre 1949 : La marche sur Grand
Bassam, Cote d’Ivoire : a cette occasion, 500 femmes
ivoiriennes protestérent contre I'incarcération a la prison de
Grand Bassam de leurs époux ou freres, militants du
Rassemblement Démocratique Africain  (RDA), une
tédération de partis politiques africains anticoloniaux.

WANT
PASSES

En Afrique, donc, les inégalités dénoncées par les femmes étaient d’abord celles produites par 'ordre colonial. En cela, les
mouvements de femmes et mouvements féministes d’Afrique different des mouvements qui ont pu apparaitre en Europe ou en
Amérique du Nord tout au long du XXeéme siecle. Apres les indépendances et notamment dans les années 1980, les inégalités
dénoncées sont devenues celles de 'ordre colonial. Ainsi, les féministes africaines s’approprient le discours de I’échange inégal ct
discutent de son impact sur les femmes du continent. C’est aussi dans ce contexte qu’apparait le besoin de « décoloniser » la
pensée et la recherche, qui donne naissance a ’Association des femmes africaines pour la recherche et le développement en 1977.
Cela a également inspir¢ le féminisme panafricain. Le panafricanisme prone la reconnaissance des droits humains fondamentaux,
ce qui suppose également I'égalité de genre, rendant ce mouvement tout a fait compatible avec le féminisme. En 1962, la
conférence a Dar-es-Salam a donné naissance a I’'Organisation panafricaine des femmes. Cela a permis la décennie des Nations-
Unies pour les femmes, dans les années 1980, visant a organiser des rencontres entre Africaines, a la fois au niveau local et
continental. Cela leur a permis de prendre conscience des opportunités de mener des actions ensemble et de profiter d’une
visibilité politique naissante pour avancer leur agenda a une plus grande échelle.

Aujourd’hui, le panafricanisme demeure et pas uniquement en Afrique. En effet, Minna Salami,
journaliste finlando-nigériane, tient le blog féministe et panafricaniste MsAfropolitan. L’américano-
¢thiopienne Meklit Hadero considere que le panafricanisme est une grande chance pour le
féminisme. Il permettrait d’intensifier et d’¢largir des luttes souvent similaires au sein du continent
tout entier, d’ou l'intérét de trouver des solutions ensemble. Pour cela, elle prone une meilleure
communication entre les différents pays d’Afrique, encore aujourd’hui difficile, contrairement a la
communication entre les militantes féministes des diasporas.

18



Le désir d’émancipation et d'une meilleure représentation des femmes

En 2015, Vouvrage Foulards et hymens, pourquot le Moyen-Orient doit faire sa révolution sexuelle de la féministe égyptienne Mona
Eltahawy fut publié. Il rend compte de la situation des femmes dans le monde arabe, avec plusicurs exemples en Afrique du Nord.
Ainsi, 'auteure y confie son cheminement spirituel en tant que femme musulmane, mais clle nous informe également quant aux
différentes sources d’oppression des femmes arabo-berberes, accompagnées de données chiffrées. Elle a elle-méme ¢été
sexuellement agressée en 2011, place Tahrir. Les agressions sexuelles durant les manifestations ont pour but de dissuader les
femmes de participer aux changements politiques, afin d’éviter la honte, voire le déshonneur de la famille. L.’écrivaine lutte aussi
fermement contre les mutilations génitales, qui touchent 90 % des femmes mariées en Egypte. Cest aussi le cas de Dartiste
malienne Inna Modja, ayant elle-méme vécu Pexcision. Mona Eltahawy dénonce également I'injonction uniquement féminine a
la virginité, incitant plusicurs femmes a pratiquer I’'hyménoplastie, afin de sembler vierges durant leur nuit de noces.

Dans son Manifeste pour une éducation féministe, la nigériane Chimamanda Ngozi Adichie déplore aussi le fait que la
sexualité féminine soit souvent associée a la honte. Elle y dénonce la déshumanisation des femmes, uniquement pergues comme
des objets sexuels. Ces dernicres seraient seulement utiles a “ Pappétit sexuel des hommes 7 et devraient se couvrir afin de les
protéger. Pour atténuer le tabou régnant autour de la sexualité féminine, la féministe ghanéenne Nana Darkoa Sekyiamah a créé
un blog, intitulé Adventures from the Bedrooms of African Women, ayant remporté le prix du meilleur blog en 2013 et en 2014, au Ghana
Blogging and Social Media Awards. Parallelement, des femmes revendiquent le droit de se vétir comme elles le souhaitent, qu’elles
solent considérées comme trop ou pas assez couvertes. C’est le cas de I'artiste marocaine Zainab Fasiki, dénongant le harcélement
sexuel dans le royaume et luttant contre les stéréotypes, touchant toutes les femmes, quelle que soit leur tenue vestimentaire. Cela
rejoint la BD de Qahera, super-héroine féministe, égyptienne, musulmane et voilée. Cette dernicre critique a la fois des personnes
jugeant les femmes portant un foulard et celles dévalorisant des femmes considérées comme insuffisamment vétues.

Cependant, quelle que soit 'apparence des femmes, ces dernicres sont souvent sous-représentées. Ainsi, en 1995 et en
Ouganda, la féministe Mary Karooro Okurut a fondé 'ONG Femrite, visant a cesser I'invisibilisation des femmes dans I’édition
en Afrique de 'Est. La ghanéenne Nana Darkoa Sekyiamah a également rédigé Les femmes dirigeant I’ Afrique, discussions avec
des femmes africaines inspirantes, publié¢ en 2012 et visant a donner de Iespoir aux femmes du continent, par le biais d’anecdotes
personnelles racontées par des femmes puissantes de toute I’Afrique et venant des milieux politique et artistique. La féministe
Aisha Fofana Ibrahim veille également a une meilleure représentation des femmes, étant présidente de 'ONG 50/50 Sierra
Leone et travaillant sur la participation politique des femmes dans ce pays. La nigériane Amina Mama a également fondé le
journal Feminist Africa, publié par I’African Gender Institute de I'université sud-africaine de Cape Town. Ce journal propose
une perspective afrocentrée du genre, afin de prendre en compte les spécificités des femmes africaines.

Des féminismes religieux

I’ Afrique est aussi un continent essentiel quant a ’émancipation féminine au nom de la religion. En effet, certaines
femmes n’hésitent pas a s’approprier les textes religicux afin de lutter contre les violences sexistes. En interprétant les textes de
fagon féministe, visant a s’assurer la protection divine, la religion est un moyen pour ces femmes d’initier un changement dans la
société, dans laquelle la religion peut souvent étre mentionnée afin de justifier des violences a I’égard des femmes. Certaines figures
tres importantes du féminisme musulman sont marocaines. Asma Lamrabet est par exemple a la fois médecin, écrivaine et
féministe. Elle a écrit de nombreux ouvrages touchant a I’égalité entre les femmes et les hommes, comme Islam et femmes : les
questions qui fachent, publié en 2016. Elle estime que les interprétations de la loi islamique sont patriarcales, en raison d’un
manque de femmes dans les instances religicuses. Elle est ainsi devenue directrice en 2011 du Centre des ¢tudes féminines en
islam, visant a réinterpréter les textes religieux en faveur du droit des femmes.

Fatima Mernissi est également trés connue. Cette féministe a écrit de nombreux ouvrages, sur différents sujets touchant
a la fois a I'islam, au féminisme et a la modernité¢, comme Réves de femmes, une enfance au harem, publié¢ en 1998. Elle avait
pour ambition de montrer que l'islam n’était pas fondamentalement oppressif a ’égard des femmes, mais que cela est devenu
nocif pour cette partie de 'humanité sous les Omeyyades. Elle consideére le prophete Muhammad comme une grande figure de

19



I’émancipation, incitant les étres humains a se révolter contre toutes les injustices, dont la misogynie. Elle a également beaucoup
travaillé sur les interprétations des hadiths (paroles du propheéte), afin de montrer que certains d’entre eux, utilisés a I'encontre
des femmes, étaient retenus malgré une chaine de transmission non recevable. Elle ne s’attaque pas uniquement a la misogynie
présente au sein des communautés musulmanes, mais ¢galement a celle orientaliste des pays ayant colonisé des espaces
musulmans. En effet, dans Harem et Occident, publié en 2001, la féministe explique qu’il s’agissait uniquement dun lieu
exclusivement réservé aux femmes, alors que dans I'imaginaire collectif et occidental, cet endroit est forcément hypersexualisé.
Cela est dailleurs symbolisé par la figure de Shéhérazade, ayant réussi a cesser un féminicide a I’aide de son intelligence dans les
Mille et une Nuits, mais demeurant hypersexualisée dans les esprits occidentaux.

Fatima Ahmed Ibrahim, dont le pere était imam, est aussi une grande féministe soudanaise et du monde arabe. Elle a
participé a la fondation de I'Union des Femmes Soudanaises en 1952, visant a défendre les droits civiques des femmes. Rédactrice
en chef du journal La voix de la femme, elle devient une grande figure de la révolution soudanaise en 1964, ayant pour ambition
de chasser Ibrahim Abboud du pouvoir, qu’il détenait par le biais d’un putsch militaire. Communiste, elle devient ainsi la premiere
femme ¢lue députée au Soudan et dans le monde arabe en 1965, les femmes ayant le droit de vote et d’¢ligibilité suite a la
révolution. Elle est plusieurs fois arrétée, en raison de son engagement politique allant a I’encontre des partis au pouvoir, dont elle
dénoncgait le sexisme. Cette femme était profondément pieuse, tout en s’attirant les foudres des anciens membres du parti du Front
national islamique, en raison de sa menace a I’égard des droits des femmes. Fatima Ahmed Ibrahim n’hésitait donc pas a affirmer
: “ On a décidé d’apprendre I'Islam pour montrer aux fondamentalistes que cette religion ne contenait pas I'exploitation de la
femme”. Cela lui semblait essentiel, puisque plusicurs droits des femmes lui furent refusés “ au nom du Coran ”, regrette-t-clle.
Fervente militante féministe, elle ne souhaitait rien céder concernant les droits civiques, I’égalité salariale, I’éradication de
Ianalphabétisme ou encore la violence conjugale. Son fervent combat pour I’éducation se trouve dans la lignée de celui de Nana
Asma’u, au XVIIIeme siecle. Fille du calife Usman Fodio, elle et son frere dirigeérent le califat de Sokoto. Elle en profita pour
fonder un réseau nommé Yan Taru afin de former des femmes pour qu’elles puissent enseigner aux femmes vivant dans des zones
enclavées du califat. Elle était également une grande poétesse, utilisant les textes sacrés afin de défendre la cause des femmes,
grace a son ¢ducation coranique.

Il existe également, sur le continent africain, des féminismes chrétiens. En effet, Leymah Gbowee en est 'une des grandes
figures au Liberia. Surnommée “ guerricre de la paix 7, elle est Pauteure de 'ouvrage Que nos pouvoirs solent puissants : comment
la communauté de femmes, la priere et le sexe ont changé une nation en guerre, publi¢ en 2011. Elle pronait le pacifisme en
mobilisant des femmes, sans distinction de religion, afin de prier, vétues de blanc, et en les ayant convaincues de participer a la
greve du sexe. Elle a également beaucoup apporté son soutien aux enfants-soldats, incitant toutes les femmes a faire de méme.
Cela a contribué a mettre fin au mandat du président Charles Taylor, contraint de quitter le pouvoir en 2003. Leymah Gbowee
est ainsi devenue Prix Nobel de la Paix en 2011, affirmant croire fermement que “ Jésus était féministe ” et pronant aujourd’hui
les droits des femmes, en apportant son soutien a “ toutes les féministes ™.

Les militantes des diasporas africaines

Alors que la nigériane Chimamanda Ngozi Adichie affirmait ne pas comprendre le terme “afroféminisme”, de
nombreuses femmes sont fieres de se revendiquer de ce mouvement. En effet, ce dernier a pour ambition de lutter contre les
discriminations spécifiques aux Afro-descendantes, mélant a la fois le genre et la race, mais aussi d’autres discriminations. Ce
mouvement existe dans de nombreux pays occidentaux, comme nous le montre la blogueuse Minna Salami, ainsi que les
nombreuses afroféministes francaises.

20



Cles spécificités ont été dénoncées dans le documentaire “Ouvrir la Voix”,
réalis¢ par Amandine Gay. Ce film a été attendu avec impatience par de
nombreuses femmes noires vivant dans des milieux majoritairement blancs. Ainsi,
ces femmes y dénoncent la “misogynoire” venant des hommes, quelle que soit leur
couleur, de coreligionnaires juifs, comme Rachel Khan, ou musulmans, a I'instar
de Ndella Paye. Certaines femmes témoignent également de 'homophobie et de
la difficulté d’étre a la fois noire et lesbienne, comme laffirmait la réalisatrice. Le
colorisme est également un sujet tres important dans ce documentaire. Il s’agit du
fait que des personnes noires en discriminent d’autres en fonction de la gradation
de la couleur de leur peau. Ainsi, plus une personne est claire, plus elle sera
valorisée et plus une personne est foncée, plus elle subira des violences. Le
colorisme incite donc de nombreuses femmes a utiliser des crémes éclaircissantes,
malgré leur dangerosité, afin de correspondre aux criteéres de beauté.

Certaines féministes dénoncent aussi le racisme au sein de la famille. C’est
le cas de la blogueuse et youtubeuse La toile d’Alma, afroféministe et métisse,
évoquant quelques anecdotes liées a sa famille blanche. Cependant, bien que ce
documentaire soit vite devenu une référence dans lafroféminisme et dans le
féminisme intersectionnel, de facon générale, plusicurs autres afroféministes sont
tres influentes. Clest le cas de ’écrivaine, journaliste et militante Rokhaya Diallo.
Accompagnée de la photographe Brigitte Sombié, elle est a I'origine de I'ouvrage
Afro I, ayant également donné lieu a une exposition du méme nom. Cela a pour
ambition d’informer quant aux difficultés et au plaisir d’arborer une chevelure
naturelle, rappelant un lien avec PAfrique. La texture des cheveux semble ainsi
poser des questions politiques. Il s’agit de tout le mouvement nappy, associant
natural (naturel) et happy (heureux). Cela a inspiré I’association SciencesCurls,
née a Sciences Po Paris et organisant de nombreux événements autour de la
question politique des chevelures invisibilisées en raison de leur texture.

Cees différentes injustices ont incité des femmes noires a se mobiliser et a
créer le collectif afroféministe Mwasi, en 2014. « Notre afroféminisme n’est pas un
ensemble monolithique », peut-on lire sur leur site. Ce collectif vise donc a créer un
espace de discussion, de réflexion et d’action pour et par les femmes noires, dans
toute leur pluralité. Elles ont pour ambition de lutter contre toutes les discriminations
qu’elles vivent en tant que femmes noires et touchant a leur classe, sexualité, santé
ou religion. Bien que les afroféministes prennent totalement en compte la dimension
raciste de leur condition, leur réflexion peut aussi concerner des personnes non
noires. C’est le cas de la blogucuse Kiyémis, étant sirement I'une des grandes figures
luttant contre la grossophobie en France. L’auteure du blog Le Kitambala Agité est
aussi tres connue dans sa lutte contre le VIH-Sida. La youtubeuse Keyholes &
Snapshots permet aussi de fournir plusicurs informations quant a I’endométriose,
¢tant une maladie gynécologique encore sous-estimée dans le champ médical. Elles
peuvent donc s’adresser a toutes les femmes, tout en veillant bien a préserver un
regard afrocentré sur leur condition, entrainant des formes différentes de
discrimination sexiste ou raciste.

Il existe également des mouvements féministes de Nord-Africaines. C’est le cas des blogueuses de Mougawamet —
Tizeddamin, visant a procurer des ressources quant aux résistances de femmes arabes et berberes. Ce site ne se concentre donc
pas uniquement sur "Afrique du Nord, bien que cette partie du monde y ait une place importante. La militante Wissale Achargui
a également longuement travaillé sur la question des femmes de la diaspora maghrébine et sur la figure de la « beurette », a savoir
une femme d’origine maghrébine hypersexualisée, aujourd’hui pergue comme infréquentable, mais symbolisant durant plusieurs
années P'espoir de I'intégration des Nord-Africains en IFrance, comme le déplorait Najat Vallaud-Belkacem, en opposition aux
hommes d’origine maghrébine. Les mouvements féminins et féministes des Africaines sont donc loin de former un bloc

monolithique.

Rédigé par :
Magali
Shehrazad
Amine

21



Quand les cﬁefs d'Etat militent pour les droits des femmes
fxemyl’es notables de Thomas Sankara et Nelson Mandela

“Freedom cannot be achieved unless women have been emancipated from all forms of oppression(...)" 11 déclare Nelson Mandela, en 1994,
lors de la premicre assemblée parlementaire de I'Afrique du Sud post-apartheid. A une période charniere de I'histoire du
continent, avec les vagues d’Indépendances de la colonisation, les femmes ont joué un réle crucial dans bon nombre d’Etats
africains qui leur a valu la reconnaissance de plusicurs gouvernements nouvellement constitués. Moteur du changement ou
symbole de la lutte contre la domination coloniale, impériale occidentale ou blanche, les femmes africaines subissaient une double
domination causée d’abord par 'impérialisme puis par 'ascendance que pronaient et appliquaient leurs homologues masculins.
Les Indépendances et la courte période qui a suivi ont en effet amené au pouvoir des hommes, par I’élection ou la force armée,
qui ont ccuvré a différents degrés au redressement économique et social de leur pays, tout en reproduisant, pour une grande
partie, le schéma d’une société patriarcale. Néanmoins, certains ont privilégié le développement socio-économique qui ne pouvait
étre réalisable, selon eux, qu’a travers la constitutionnalisation et le respect des droits des femmes, ainsi que par le biais d’une
implication a égale mesure de cette moitié de la population dans les affaires économiques et politiques du continent. Cet article
traitera donc de ces hommes, que la postériorité qualifie de féministes, et que leurs contemporains qualifiaient d’avant-gardistes,
en raison de leur combat pour redonner aux femmes une place centrale dans les sociétés africaines et pour lutter contre les
discriminations qu’elles subissaient au quotidien. Nous avons retenu deux figures fondamentales du continent, que sont Nelson
Mandela et Thomas Sankara, bien que d’autres gouvernements et d’autres hommes, politiques ont participés a I’émancipation
des femmes et y participent encore aujourd’hui pour construire un continent ou I’égalité des genres et la justice sociale régissent
les relations de toutes natures. Du Burkina Faso a PAfrique du Sud, entre mesures similaires et particularités locales des conditions
des femmes, les gouvernements ont ocuvrés pour une fin des violences envers les femmes et pour une meilleure représentation
politique de ces derniéres, grace a 'aura dont disposait leur leaders respectifs.

WOMEN: WE FOUGHT FOR T

/ Qkh ;
h
0"‘

a

\ ,4@ ‘r; -
. Z

VOTE

Nous débuterons ainsi cet article en nous intéressant a la politique d’émancipation voulue et promue par Thomas

Sankara, a la téte du Burkina Faso de 1983 a 1987.

“Camarades, il n’y a de révolution sociale véritable que lorsque la femme est libérée. Que jamais mes yeux ne volent une
société, que jamais, mes pas ne me transportent dans une société ou la moiti¢ du peuple est maintenue dans le silence. J’entends
le vacarme de ce silence des femmes, je pressens le grondement de leur bourrasque, je sens la furie de leur révolte. J’attends et

igl . , A . . s N .
Trad. : “La liberté ne peut étre acquise si les femmes n'ont pas ét¢ émancipées de toutes les formes d’oppression.”

22



espere Iirruption féconde de la révolution dont elles traduiront la force et la rigourcuse justesse sorties de leurs entrailles
d’opprimées.” C’est a I'occasion de la journée internationale de défense des droits des femmes, le 8 mars 1987, que Thomas
Sankara, président du Conseil National Révolutionnaire du Burkina Faso et de facto chef de I’Etat, tint ces paroles. Porté par une
vision de la société burkinabé comme se devant d’étre libérée de toutes les entraves sociales, économiques et politiques qui la
maintenaient dans un état d’arriération, ’homme d’Etat percevait comme étant intrinséquement liés le difficile essor du pays et
I'oppression que vivaient au quotidien les femmes de la nation. Critiquant Iexploitation et la chosification dont elles étaient
victimes au sein des sociétés, il jugeait leur condition comme n’ayant connu de réelle amélioration a travers les différentes périodes.
Que ce fut a 'époque des sociétés esclavagistes, a celle des sociétés féodales ou a celle des sociétés d’alors dites capitalistes, les
femmes étaient toujours confrontées a cette double domination caractérisée par une domination par des hommes eux- mémes
dominés.

De la condition des femmes au Burkina

Pour l'avant-gardiste T'. Sankara, le statut d’étre inférieur était inscrit dans la chair des petites filles des leur plus jeune
age, cela étant symbolisé par la premiere violence exercée a leur encontre : Pexcision. L’enjeu de cette pratique résidait, selon
I’homme politique, dans 'objectif de retirer tout organe jugé masculin et visait ainsi a marquer ces filles de facon définitive du
sceau de leur infériorité. Reléguées au second plan, leur éducation était par la suite centrée sur I'apprentissage de la tenue du
foyer et de fait leur scolarisation était largement inféricure a celle des jeunes hommes. En 1983, clles représentaient 37% des
effectifs dans le primaire, 34% dans le secondaire et 22,9% a I'université. Elles étaient ainsi le groupe social le plus touché par
Panalphabétisme : 98% des femmes burkinabé I’étaient alors que le taux d’analphabétisme général était estimé a 92% de la
population totale et cela alors qu’elles constituaient 55% de la population du pays. Selon les termes de T'. Sankara, ces femmes
¢taient “moralement et socialement persécutées”, notamment afin de remplir leur fonction de reproduction biologique. Ainsi, la
société patriarcale burkinabé, majoritairement agraire, faisait d’elles un objet d’exploitation et d’oppression ou leur force de
travail, bien que non saluée, était malgré tout grandement recherchée, de méme que leur consommation. Révolté contre ces
injustices et ce manque de reconnaissance envers les femmes du Burkina Faso, le révolutionnaire les appela durant les 4 ans ou il
fut au pouvoir, a se lever, a s’unir et a se battre pour 'amélioration de leur condition et pour acquérir un statut égal a celui des
hommes.

Pour une égalité reconnue dans les textes de loi

Jugeant ainsi la thématique de 'émancipation comme essentielle voire méme comme étant d’une nécessité absolue dans
la politique du pays, Thomas Sankara ’a placé au centre de sa politique. Lors de son Discours d’Orientation Politique, le 2
octobre 1983, texte fondateur de la Révolution démocratique et populaire, il aborda la question comme ¢tant a la deuxieme
position dans les priorités nationales apres celle de 'armée. Il fixa ainsi les modalités du combat de libération des femmes.
I’associant dans chaque combat a mener, il déclara alors avoir 'objectif d’édifier “une société nouvelle ou elles seront associées
a tous les niveaux de conception, de décision et d’exécution dans I'organisation de la vie de la nation toute entiere”. De fait, tout
au long de son mandat, il initia une série de mesures — plus ou moins symboliques — destinées a atteindre cette égalité.

Le premier combat fut un combat idéologique pour lutter contre 'excision. Les femmes du CNR (Conseil National de la
Révolution) se devaient de sensibiliser la population locale. Par la suite, le 22 septembre 1984, fut par exemple déclaré comme
“la journée du marché au masculin”. Si une telle décision peut interroger, sa finalité était en fait double. D’une part, une telle
action permettait de lutter contre la répartition genrée des roles au sein du foyer ; et d’autre part, elle aurait permis aux époux et
peres de famille de prendre connaissance des prix des denrées alimentaires. 1. Sankara, entendit par la suite instaurer un “salaire
vital”. Celui-ci aurait été prélevé sur le salaire des hommes mariés — potentiellement le tiers du revenu- afin de 'octroyer
directement a leurs épouses ; ils souhaitaient ainsi leur éviter de vivre dans un dénuement total en cas de mauvaise conduite de
leur conjoint. Si en théorie cela a pu séduire certaines, une telle mesure n’était applicable qu’aux salariés mais posait ¢galement
des problemes dans les cas de mariages polygames.

A la suite du rassemblement de femmes de nombreuses provinces du pays réunies & Ouagadougou dans le cadre de la
semaine nationale de la femme, en mars 1985, un pas fut fait dans la commission “Situation juridique de la femme”. Une idée de
“Code de la famille” émergea a la suite des consultations. Les femmes souhaitaient 1’¢élaboration d’un code qui aurait — entre
autres — régit les relations entre les membres d’'une méme famille et donc protégé les épouses et meres de tout abus. Ce texte
législatif aurait également précisé un age minimum légal au mariage, ce qui aurait permis de lutter contre les mariages précoces.
Par ailleurs, il aurait été I'occasion de supprimer le lévirat et aurait permis a la veuve d’hériter de son défunt mari ainsi que d’avoir
la liberté de se marier. Mesure plus controversée, ce code aurait été le moyen de réduire les mariages polygamiques en faisant de
la monogamic une régle et de la polygamie une exception. Si une telle initiative fut bien pergue et méme défendue par certaines
femmes des villes, celles des campagnes marqueérent une vive opposition. En effet, dans les sociétés rurales, les femmes sont a la
base de ’économie. Assumant des journées de travail tres longues (allant chercher les canaries d’eau a de longue distance a Paube,
revenant préparer le repas avant de repartir pour la direction du champ cette fois afin d’y effectuer le travail quotidien avant de
revenir en fin de journée se charger a nouveau du foyer). Des lors, dans cette configuration, la possibilité d’avoir une co-épouse
avec qui partager ses travaux €tait percue par certaines comme une véritable opportunité.

23



Ainsi, la Révolution démocratique et populaire portée par le CNR cu réellement 'ambition de permettre aux femmes de
se réaliser pleinement et entiecrement. Liant le systeme de production directement a I’asservissement des femmes, il défendait ainsi
une société dans laquelle serait opéré un bouleversement des rapports de production, lequel aboutirait au réaménagement des
relations hommes-femmes sur une base totalement égalitaire.

L’espoir de cette libération était en quelques sortes symbolisé par les femmes actives et militantes rattachées au CNR ou
bien prenant part a I’'Union des Femmes Burkinabé, PUFB, alors trés active. Cees femmes urbaines ont été promues par le régime
de Sankara, atteignant, pour un nombre réduit, le gouvernement, et pour d’autres, le statut de Haut fonctionnaire. Nous pourrions
ainst citer les noms de Joséphine Ouédraogo, de Alice Tiendrébéogo, ou encore de Alimata Salambéré qui ont été respectivement
Ministre de I’Essor FFamilial, Secrétaire d’Etat a ’Action sociale et Secrétaire d’Etat a la Culture. Ces femmes répondaient ainsi a
I'archétype que la révolution du 4 aott tenta de mettre en avant ; celui de la femme révolutionnaire émancipée, qui travaillait a
surmonter ses propres insuffisances, cette femme ayant suivi une formation militaire ainsi qu’une instruction scolaire et pouvant
donc assumer de grandes charges tout comme étant capable d’aller porter la bonne parole a I'instar de la fameuse chorale : “les
Colombes de la Révolution”. C’est ainsi en cela, qu’elle pourrait conquérir son émancipation.

S1 ce modele de femme libérée, répondant principalement a des critéres urbains, représentait donc le modele suivi par
les nombreuses femmes du Conseil National de la Révolution, il faut également comprendre qu’a 'inverse, il existait une certaine
marginalisation des femmes issues du monde rural. Celles-la méme sur qui s’abattait de facon plus forte encore la double
oppression du syst¢eme impérialiste et celle de leurs époux et autres hommes de leur société. Cette population est per¢gue comme
ayant ¢té la moins favorable aux idées du révolutionnaire. En effet, bien que marginalisée, ces femmes étaient loin d’attendre que
les moyens de leur progrés ne leur soient apportés depuis le sommet de I'Etat, ces femmes rurales furent ainsi I'origine de
nombreuses initiatives permettant d’améliorer leur quotidien et cela en se basant sur le mode de fonctionnement déja en place
dans la société burkinabé. Sans entamer de révolution de fond ou elles auraient réclamé, pancarte a la main, leur émancipation
— tel que laurait sans doute aimé T'. Sankara -, elles parvenaient a faire des ajustements, et a se libérer de certaines de leurs
contraintes.

Nous pourrions par exemple citer le cas du village de Bogoya dans le nord du pays, ou les femmes se sont unies pour
obtenir des soins de santé primaire sur place et ont ainsi permis la construction d’une maternité. Ces mémes femmes ont par la
suite ccuvré afin de pouvoir s’acheter un moulin en fin d’année 1984, se libérant ainsi du pilage des graines. Aussi, bien que
désircuses de changement, ces femmes ne montrerent pas nécessairement de grand attrait vers la politique d’émancipation
promue et voulue par le guide et chef du CNR.

Ainsi, bien qu’en I'espace de quatre ans au pouvoir Thomas Sankara ne soit parvenu a profondément enraciné dans la
législation du pays I'égalité femmes-hommes, et qu’il ne soit parvenu a provoquer le bouleversement escompté dans les rapports
qu’entretenaient les deux sexes, il n’en reste pas moins qu’il lutta pour promouvoir la libération de cette partie de la population
quil se plut a nommer “la moiti¢ du ciel”. Sans doute, les mentalités d’une partie de la population Burkinabé n’étaient pas prétes
pour avancer sur cette voie mais aussi et surtout, les conditions de réalisation de certaines de ces mesures n’étaient pas réunies
dans ce Burkina Faso des années 1980. En effet, le pays était confronté a des réalités qui empéchaient les femmes d’accepter
certaines mesures préconisées tel que par exemple I'abandon du mariage polygame. C’est ainsi en cela que les discours,
notamment celui du 8 mars 1987, ainsi que les actions du capitaine Thomas Sankara furent précurseur en leur temps. A cela

24



s’ajoute sa vision globale. En effet, son combat ne visait pas seulement a permettre '’émancipation des femmes burkinabé mais
bien les femmes du mon entier et cela sans distinctions ni de nationalité ni de classe sociale.

“(...) Il importe de connaitre tous les contours de la question féminine tant a échelle nationale qu’universelle et de comprendre comment,
awjourd’hui, le combat de la_femme, burkinabe rejoint le combat universel de toutes les femmes, et au-dela, le combat pour la réhabilitation totale de notre
continent. La condition de la_femme est par conséquent le nweud de toute la question humaine, ict, la-bas, partout. Elle a donc un caractére unwersel (...).”

Changeons maintenant de cap, pour rejoindre I’Afrique du Sud, qui au temps de la présidence de Sankara déja amorgait
son chemin vers la fin du régime d’oppression contre les populations noires. Dans cette lutte acharnée, celui que le monde appelle
Madiba a promu les femmes et leurs droits, et ce particulicrement apres apartheid. Quand droits humains riment avec droits
des femmes, découvrez en quelques lignes le combat social et féministe de Nelson Mandela.

Le 9 aout 1956, des milliers de Sud-africaines venues de tout le pays se sont rassemblées devant le sicge du gouvernement
pour manifester contre la loi du laissez-passer!? (pass law) imposée aux Noir.e.s par le gouvernement raciste blanc. Cette marche
historique a été salué par Nelson Mandela, figure emblématique de la lutte anti-apartheid qui est devenu président de la
République sud-africaine en mai 1994. A son accession au pouvoir, le nouveau président, noir, d’une nation encore profondément
marquée par les divisions raciales et les difficultés économiques, a instauré “la journée de La femme” le 9 aott en ’honneur des
militantes sud-africaines dont les voix ont été trop longtemps marginalisées.

Cette mesure symbolique reflete la présidence de Nelson Mandela et de son cabinet, placée sous le signe de la libération
des femmes de toutes formes d’oppression. Son combat est remarquable du c6té de la représentation politique et publique des
femmes, qui ont rejoint les rangs du gouvernement mené par PANC (3) deés 1994. Les femmes qui ne représentaient que 2,7%
des élus au Parlement en 1990, en représentaient finalement 27% apres ’élection de Mandela, avec un objectif de parité 50/50
a I’horizon 2015. Quant a son cabinet, il ¢tait composé a 44% de femmes. I’amélioration des conditions des femmes ct
spécifiquement des femmes noires qui représentaient la catégorie la plus Iésée de la population, se constate également par la
constitutionnalisation de leurs droits dans ce que beaucoup d’observateurs et de chercheurs ont qualifi¢ de Constitution la plus
libérale du monde. En effet, en 1996, une nouvelle Constitution est adoptée en Afrique du Sud et reprend dans le Chapitre 2,
dans une section intitulée “Egalité”, la Convention des Nations Unies pour mettre fin 4 toutes les discriminations que subissent
les femmes, ratifiée par le pays une année plus tot. Il est ainsi inscrit dans les lois que les violences et discriminations basées sur le
sexe, le statut marital, la couleur de peau ou encore la grossesse sont pénalement répréhensibles et ne sont plus considérées comme
relevant du domaine privé. Les inégalités d’acces a ’'éducation ou au marché du travail ont notablement diminu¢ a la suite de la
promulgation de la nouvelle constitution, bien que des progres restent encore a réaliser.

Les textes de 1996 ont également permis une avancée majeure en matiere de droits reproductifs pour les femmes. Ces
dernicres se sont vues reconnaitre le droit a 'avortement afin de mettre fin aux avortements illégaux qui mettaient en danger la
vie de la femme. Une femme enceinte peut, grace a cette réforme, avorter dans les douze premiéres semaines de sa grossesse, ou
entre la treizieme et la vingtieme semaine si cela est conseillé par un médecin. Passé ce délai, 'avortement est permis si la grossesse
met en danger la vie de la femme ou du feetus. Le gouvernement de Mandela a par ailleurs facilité 'accés aux soins pour les
femmes et les enfants en instaurant la gratuité des soins médicaux pour les femmes enceintes et pour les enfants de moins de six
ans. L’¢largissement des droits est aussi passé par les droits sociaux et la couverture sociale qui ont été renforcé pour les femmes
qui ont été durant le régime d’apartheid, et qui sont encore aujourd’hui, les premiéres touchées par la pauvreté car elles occupent

12 . . . . ~ . . . . - s
Cette loi obligeait les Noirs de plus de 16 ans de se munir d’un passeport interne leur permettant de circuler dans certains quartiers blancs. Le gouvernement a essayé
a plusieurs reprises d'imposer ce document aux femmes noires, en vain.

25



des emplois précaires. Tout au long de son mandat, le président de la nation arc-en-ciel n’a cessé de mener des campagnes de
sensibilisation et de responsabilisation de toute la population aux problémes auxquelles faisaient face les femmes. La question du
viol et du harcélement sexuel notamment était centrale, et I'est encore aujourd’hui en Afrique du Sud, et Nelson Mandela militait
pour une implication totale des hommes dans la prévention et la lutte contre ces crimes.

Apres la fin de son mandat, en 1999, Nelson Mandela a continué son combat pour les droits des femmes a travers le
monde, ce qui lui a valu en 2006 le Prix Ambassadeur de la Conscience décerné par Amnesty International. Durant la remise de
ce prix, I'ancien président sud-africain a rappelé 'importance pour les filles et les femmes d’avoir : « (...) un environnement sar
pour apprendre et travailler. A I’heure actuelle, la discrimination et la violence aggravent le manque d’accés aux outils mémes
dont elles auraient besoin pour que leurs droits deviennent réalité. Si les jeunes filles ne bénéficient pas d’un environnement sur,
exempt de toute discrimination, pour poursuivre des études ou obtenir un emploi, les conséquences s’en feront sentir toute leur
vie, leur otant toute possibilité de choix et des libertés que nous tenons pour acquises. »

Néanmoins, malgré des avancées majeures dans la 1égislation du pays et dans la représentation politique, réalisées depuis
le gouvernement de Mandela, I’Afrique du Sud demeure aujourd’hui I'un des pays ou la situation des femmes est la plus critique,
en raison d’un taux tres élevé de violence physique a leur encontre. Les femmes, et surtout les femmes noires des bidonvilles
environnants les grandes villes, continuent d’occuper des postes précaires et sont sous-représentées dans les postes a responsabilité.
Par ailleurs, tout comme au Burkina Iaso, les mesures concretes pour amélioration des conditions de vie des femmes ont
principalement ciblé les zones urbaines, laissant pour compte les femmes des aires rurales encore sous le joug de lois coutumieres
qui ne reconnaissent pas I’égalité des genres et qui les privent ainsi, par exemple, de acces a la propriété fonciere.

Les politiques de Thomas Sankara et de Nelson Mandela mettent en avant la lutte acérée et de longue haleine pour les
droits des femmes. Que ce soit par des discours solennels, des politiques institutionnelles, sociales et sociétales, qui trouvent encore
résonance pour la postérité, on pergoit que la volonté de ces deux hommes ainsi que de leurs gouvernements ¢taient d’allier les
impératifs sociétaux propres a leurs pays avec les droits des femmes sans quot il n’aurait pas été envisageable de batir une société
meilleure. Apres observations faites, leurs engagements ont promu une émancipation progressive des femmes a travers une
implication croissante des maris dans les taches domestiques, une relative autonomie financi¢re ou encore une meilleure
représentation politique des femmes dans les assemblées et les ministeres a grande importance. Toutefois malgré la volonté
politique marqué de ces chefs d’Etat, le combat pour I’émancipation des femmes reste a poursuivre, ; ces dernieres sont toujours
Pobjet de violences physiques et symboliques. Les sociétés parviennent difficilement a atteindre 'objectif d’émancipation des
femmes en raison de la lente progression des mentalités et parfois du désintéressement volontaire de certains acteurs politiques.
En effet, cet article avait pour but de promouvoir I'implication de chefs d’Etats africains dans les combats féministes, afin de ne
pas oublier ces hommes qui ont accepté, de reconnaitre les injustices qui sont faites aux femmes et de les combattre. 11 s’agissait
de démontrer que les combats féministes ne sont pas des combats des femmes par les femmes et pour les femmes, loin de la, mais
de montrer que ces luttes nécessitent 'implication de ’ensemble de la société et que dans la construction d’une société humaine
les deux moitiés du ciel — pour reprendre Sankara — peuvent étre associés (4). Enfin il est impératif de rappeler que parmi les chefs
d’Etats qui se sont engagés dans les combats féministes, on retrouve aussi Paul Kagame, président de la République du Rwanda
ou encore de nombreux hommes de la société civile a I'instar du Dr Mukwege.

Rédigé par :
Kradia

Abtr
Mathiew

26



L’afroféminisme, entre unité et diversité

“St Pon veut poursuivre la lutte féministe, il est essentiel que les femmes noires prennent conscience de la perspective unique que notre marginalité nous
donne, et qu’elles utilisent ce point de vue pour critiquer I’hégémonie dominante sexiste, classiste et raciste, mais ausst pour imaginer et créer une contre-
hégémonie. Finsinue la que nous avons un réle central a jouer dans la construction de la théorie féministe et que la contribution que nous avons a apporter
est unique et précieuse”, atffirmait Bell Hooks, intellectuelle et militante états-unienne. Elle est notamment connue pour avoir mis en
valeur les oppressions a la fois lies a la race, a la classe et au genre. Nous retrouvons ce mouvement dans le monde entier,
notamment par le biais de afro-féminisme. Ce dernier est surtout présent en Europe, ou les féministes noires, immigrées ou
descendantes d’immigrés militent beaucoup. Elles revendiquent un héritage post-colonial, entrainant des conséquences actuelles
sur leur vie, considérant que la page de la colonisation n’est pas définitivement tournée. Elles se sentent ainsi profondément liées
au continent africain, dont I'indépendance n’est pas estimée totale, selon ces militantes.

De grandes figures de femmes noires, a I'instar d’Angela Davis, sont souvent les premicres militantes a la fois féministes
racisées et antiracistes auxquelles nous pensons. Le Black feminism (féminisme noir) de 'Amérique est en effet proche de
Pafroféminisme de I'Europe, des femmes noires se rassemblant dans les deux cas afin de lutter contre des oppressions systémiques
liées a la fois a leur genre et a leur race, sans compter d’autres discriminations, a 'instar de celles liées a leur orientation sexuelle,
a leur religion ou a leur classe. Cependant, le Black feminism ne devrait pas constituer le seul modele de militantisme des féministes
considérant leur condition raciale comme nécessaire a prendre en considération dans leur lutte, puisque de nombreuses
afroféministes européennes ont effectué¢ un immense travail. Ainsi, la jamaico-britannique Cecile Emeke tente de mettre en
lumiere ces spécificités du vécu des femmes noires européennes, regrettant une surreprésentation des militantes noires américaines
dans les médias, entrainant une sous-représentation de celles européennes. Cela I’a donc incitée a réaliser de nombreux portraits
et documentaires concernant ces dernicres, afin de les encourager a s’exprimer.

Audre Lorde affirmait d’ailleurs que “votre silence ne vous protégera pas”. Cette poétesse ¢tats-unienne sé¢journait
réguliecrement a Berlin dans les années 1980, ce qui l'avait encouragé a participer a ’émergence de groupes afro-féministes
allemands, a 'instar de PADEFRA, consacré aux lesbiennes noires et dont le nom signifie “la femme qui montre du courage” dans
la langue amharique. Elle est également connue pour sa conversation légendaire en compagnie de James Baldwin, durant laquelle
les deux s’interrogeaient quant a une solidarité efficace entre les personnes subissant le racisme, quel que soit leur genre, malgré
des divisions internes dues au sexisme.

"When we speak we are
afraid our words will not
be heard or welcomed. But
when we are silent, we are

still afraid. So it is better
to speak.”

Audre Lorde

“Lorsque nous nous exprimons, nous avons peur que nos mots ne soient pas bienvenus. Mais lorsque nous sommes silencieux, nous avons toujours peur. 11 est donc mieux de
s’exprimer” — Audre Lorde

En France, le collectif afroféministe Mwast, signifiant “fille” ou “femme” en lingala permet de mettre en lumiére de fagon
remarquable la diversité des militantes féministes et antiracistes depuis sa fondation, en 2014. C’est également ambition du
documentaire Ouvrir la voix de la réalisatrice Amandine Gay, dans lequel des femmes noires s’expriment sans tabou sur les
discriminations qu’elles subissent, quelle que soit leur orientation sexuelle, leur religion ou encore leur nationalité. Elles regrettent
¢galement dans ce film attendu avec impatience de ne pas étre pergues comme “pleinement européennes”. Ce mouvement est

27



ainsi tres présent en Europe, mais il semble également fondamental en Amérique du Sud, comme nous le prouve I’afro-féministe
brésilienne Marielle Franco. Cette derniere illustre parfaitement les luttes plurielles des afro-féministes, ne se cantonnant pas
uniquement a une mobilisation liée a leurs oppressions de genre et de race.

II existe également une certaine spécificité¢ pour les femmes noires et musulmanes. Maboula Soumahoro, universitaire ct
militante franco-ivoirienne affirmait que le fait d’étre noire 'empéchait d’étre véritablement per¢ue comme musulmane, comme
s’1l n’était pas possible qu’elle ait une identité multiple. Ce probleme est également souligné par la féministe décoloniale Founé
Mamie Tounkara, subissant de plein fouet la négrophobie, le sexisme et I'islamophobie. Elle lutte également activement contre
le colorisme, phénomene selon lequel les personnes claires doivent étre valorisées tandis que celles ayant la peau foncée subissent
des discriminations, au sein des communautés racisées. Cela incite de nombreuses femmes noires a s’éclaircir la peau, par le biais
de crémes éclaircissantes tres dangereuses (voir Particle ’ESMA sur le film “Black barbie”).

L’exemple de Marielle Franco, symbole notoire de la convergence des luttes

Samedi dernier, le 17 mars 2018, le collectif Mwasi a participé a 'organisation d’une marche en hommage a Mariclle
Franco, grande figure brésilienne de lutte contre de nombreuses injustices. Elle fut assassinée a 38 ans, le 14 mars 2018, a Rio,
alors qu’elle rentrait d’un rassemblement visant a promouvoir les femmes noires. Cela a beaucoup ému dans le monde entier.
Plus de 2000 personnes ont également défilé le 18 mars dans la _favela natale de la figure montante de la gauche brésilienne, a
Maré¢ de Rio.

Marelle Franco. Message sur son t-shirt : « Différent.e.s mais non dispersé.e.s »

Cette femme politique ¢était a la fois sociologue née dans une favela, antiraciste, féministe et militante LGBTQ), marice a
une femme et se définissant comme queer. Elle était ainsi sirement micux placée que quiconque pour saisir la nécessité de lutter
contre toute forme d’oppression, la rendant par conséquent connue pour son militantisme en faveur de toutes sortes de droits
humains. Elue conseillere municipale a Rio en janvier 2017, en tant que représentante du parti Socialisme et Liberté (SPOL),
cette afroféministe n’hésitait pas a militer fermement contre la guerre civile dans les favelas, empéchant a ses habitants de bénéficier
d’une véritable sécurité. Elle y avait elle-méme perdu une amie, ayant succombé a une balle perdue. La militante dénoncait aussi
les inégalités raciales, entrainant de nombreuses violences policieres, notamment a ’égard des Noirs. Tous ses engagements ont
ainsi men¢ a son assassinat en plein centre-ville de Rio. Cela a profondément touch¢ les afroféministes, luttant aussi véritablement
contre différentes oppressions, dans une perspective mélant féminisme et antiracisme. Elles refusent de sacrifier I'un de leurs
combats, au nom d’un féminisme dit universel qui occulte parfois les oppressions spécifiques aux femmes noires. C’est la méme
chose quant a 'antiracisme. Pour autant, cela ne signifie pas qu’elles ne sont pas solidaires des hommes noirs victimes de racisme,
a I'instar de Marielle Franco, qui a dédié¢ sa vie a la lutte contre les violences policieres, touchant notamment les hommes noirs.
Cela ne signifie pas non plus qu’elles ne sont pas solidaires des femmes non noires luttant contre le sexisme. Elles souhaitent
simplement que I'on prenne pleinement en considération la spécificité de leur condition, dans une approche afro-centrée. “Eitre
une femme noire, c’est résister et se battre tout le temps pour survivre”, affirmait Marielle Franco, dont I’assassinat incite plus que
jamais les afroféministes a faire entendre la pluralité de leurs voix.

Reédigé par :
Shehrazad
Jade

28



La Kahina, reine et guewiére berbére

“La Kahina menait une guerre de résistance” écrit Gisele Halimi dans son ccuvre La Kahina, et c’est de cette résistance
méme que nait sa légende. Génie militaire, cheffe hors-pair, fédératrice des berberes, a la fois allégorie de la femme et de la mere,
de la sagesse, du courage et de la liberté : La Kahina, bien plus qu'une femme, c’est un symbole. Une figure symbolique a la fois
pour les berberes et pour les femmes maghrébines. Gisele Halimi, en usant d’anachronisme volontaire, avance que La Kahina,
aussi surnommeée la Dihya, était une “féministe d’avant-garde”.

Un mythe se construit des méconnaissances humaines de I'Histoire, la Kahina a bien existé historiquement, mais
aujourd’hui elle demeure méconnue sinon connue par des biais fantaisistes.

Yemma Dihya ou Dihya est une mere pour certains, la brillante exception dans une société patriarcale pour d’autres ou
encore la sorciere, la terrible, la devineresse, la prophétesse, en somme, la Kahina ne laisse personne insensible. C’est une figure
a la fois transcendante, rassembleuse et clivante. On vous propose aujourd’hui de voyager dans le temps a la découverte de la
reine berbére des Aures : Dihya ou la Kahina.

On Tl'appelait Kahina, du fait qu’elle savait parler aux hommes, c’est une
¢loquente oratrice, avec un talent certain pour la rhétorique. Le premier a
mentionner cette reine est I’historien égyptien malikite du IXe siecle, Ibn Abd
el Hakem dans son ceuvre Conguéte de UEgypte, de UAfrique du nord et de I’Espagne.
Ibn Khaldoun reprend I'appellation Kahina a son compte, en expliquant son
sens, qui selon lui signifie la prophétesse ou la devineresse. Certaines analyses
historiques du Livre des berbeéres expliquent que le qualificatif renvol a une
caractéristique du personnage qui a un fondement historique réel, qu’était sa
capacité de persuasion. Par ailleurs, Kateb Yacine et Giselle Halimi décrivent
comme une guerricre et une stratége hors pair. Néanmoins, la stratégie de la
guerre occasionne des dégats collatéraux, et c’est précisément cela qui est
reproché ala reine des Aures. Dans la picce de théatre de Kateb Yacine, intitulé
Kahina ou Dihya, un passage qui met en scéne une confrontation entre la reine
ct des paysans, apres leur avoir bralé leurs champs, montre qu’elle pratiquait
la politique de la terre bralée : “Les récoltes sont perdues, mais nous pouvons
tout perdre, il nous reste la terre. A chacun de ses pas, sur le sol des ancétres,
Pennemi ne trouvera que le feu sous la cendre”. Une stratégie militaire explique
Kateb Yacine et non de la cruauté comme I’avance Ibn Khaldoun.

La mémoire de la figure de la reine des Aures a toujours existé quelque part mais n’a été que t peu exposée au grand
jour. La renaissance de la culture berbére chez les Kabyles et les Chaouis notamment, remet la lumiere sur elle, en la présentant
comme la martyre de sa propre liberté et par extension de la liberté des berberes. Par ailleurs Mouloud Mammeri, acteur non
négligeable de la renaissance berbere, avance qu’il existe des permanences mémorielles chez les berbérophones, celles-ci
perdurent et sont transmises par la tradition orale. Ainsi Dihya, le nom berbére de la reine, son vrai nom d’ailleurs, n’a pas été
oubli¢ des siens. Néanmoins, les sources orales étant aisément malléables, elles doivent étre étudices rigoureusement a travers une
méthode scientifique permettant de dégager le vrai du faux. Les écrivains et les historiens qui ont trait¢ de la Kahina, ont contribu¢
ala redécouverte de la reine guerriere. Méme st en 1933, Berthe Bénichou-Aboulker publiait la piece de théatre La Kahena, reine
berbere, ce n’est qu’en 1972 avec la piece de théatre de Kateb Yacine que la reine guerriere s’est vue accorder une réelle attention.
Le méme auteur, utilise la figure de la reine pour étudier la condition des femmes au Maghreb de nos jours. Plusicurs écrivaines
féministes au Maghreb se sont penchées sur cette figure depuis cette picce. Djura dans Le voile du silence s’en sert pour dénoncer
Iemprise patriarcale sur la vie d'une femme algérienne quand Gisele Halimi, aprés une longue enquéte, découvre en la Kahina
une exception de la longue histoire patriarcale du nord de I'Afrique. On peut également citer Zineb Ali-Benali, enseignante a
Paris 8, qui met en avant I'exception de la reine berbere en la classant « (...) Parmi les rares femmes au parcours politique aussi
exceptionnel » ou encore I’écrivaine Baya Jacquet-Bouhoune, qui cite la reine dans son oeuvre Femmes algériennes : de la Kahina au
Code de la famille pour contester le code de la famille en vigueur dans ’Algérie des années 80. De la berbere a la féministe, La
Kahina est symboliquement invoquée pour contester un régime politique, une négation culturelle et une société patriarcale, sorte
de figure de libération face a tous les éléments d’oppression au Maghreb.

La symbolique de la reine des Aures se déploie en deux figures distinctes mais pourtant indissociables : la meére et la
femme. S’agissant de la mere, elle est souvent appelée Yemma Dihya. Cela renvoie a une caractéristique culturelle toujours
existante, dans une moindre mesure, chez les berberes d’aujourd’hui, a savoir la société matrilinéaire. Yemma signifie en berbere
“maman” ou “ma mere”. C’est a la fois, la mere qui défend son foyer et ses enfants et aussi la matriarche qui guide sa communauté

29



. C’est ainsi qu’elle est percue par les berbérophones, un résidu implicite du matriarcat
au sein des populations berbéres. De lautre co6té, les féministes maghrébines
revendiquent son héritage car elle représente la femme qui tient téte au monde patriarcale
que ce soit chez les siens ou face aux autres. D’un coté, elle a di gravir des échelons pour
mener des hommes a la guerre et d’un autre coté, elle a risqué sa vie pour préserver sa
liberté. Le récit de sa vie renvoie a des problématiques prégnantes au Maghreb et la
mémoire de la Kahina est souvent étudi¢e, employée et utilisée pour s’en affranchir, au
moins symboliquement. Gis¢le Halimi décrit les deux figures (Ia mere et la femme) dont
la Kahina est I’allégorie en ces termes : “ Elle accoucha seule dans la forét. Et son fils,
caché par sa nourrice, grandit dans la tribu, anonymement. C’est seulement quand elle
accompagna son pere, Thabet, a la bataille de Tahouda qu’elle lui révéla 'existence de
Yazdigan. Lui et Tanirt, sa mere, furent surpris. Mais ils réagirent en parents d’un seul
enfant, une fille, certes, mais leur héritiere et leur tendre préoccupation. « Fais-le venir
parmi nous le plus vite possible, dit Thabet, il faut qu’il prenne son rang dans la tribu. »
Il lui sembla alors qu’elle venait de conquérir sa liberté de femme, en méme temps que
son rang de guerri¢re. Et que cela valait bien une libert¢é d’homme”. Cet extrait met en
lumiére que la reine n’est pas réduite a une seule figure mais que toutes les figures qu’elle
incarne sont complémentaires et se complétent pour former un tout. La féministe Gisele
Halimi donne un récit historique orienté car en effet elle décrit 'adultere au féminin pour
I’époque comme un tabou or les tabous et les représentations sociales sont différentes
selon les époques. Une projection anachronique des normes sociales actuel sur un fait
historique peut fortement fausser ’analyse qui en découle. Cet extrait montre a quel point
une féministe telle que Gisele Halimi peut se projeter dans la Kahina. Appliquant par
ailleurs une conception normative anachronique de la société car la reine s’est affranchie
avec aisance des normes patriarcales actuelles. Alors que d’un point de vue contextuel, notre époque et 'époque de la Kahina ne
sont pas régies par les mémes normes sociales.

1séle

Halim:

La

Kahina

Une légende tire son origine de la réalité. La reine des Aures a historiquement existé. Dans son article La Kahena, paru
dans Pencyclopédie berbére, Yves Modéran procede par étude comparative de la bibliographie historique, arabe ou non, pour
démontrer Ihistoricité de Dihya. Il fait aussi référence a la difficulté qu’ont les sources arabes et chrétiennes a la situer
chronologiquement, d’ailleurs les sources primaires se contredisent a ce propos. Y. Modéran met cela en relief notamment en
citant I'historien arabe Ibn Idhari: « L’ordre chronologique des campagnes de Hassan (...) n’est pas bien déterminé, non plus que
la conquéte de Carthage et de Tunis et la mort de la Kahena ». La synthéese de toutes les dates avancées permettent néanmoins
de dessiner des bornes grossieres, ainsi la reine des Aures aurait vécu entre 691 et 704.

Elle s’appelait Dihya et elle était issue de la tribu des Djerawa, tantot juive,
tantot chrétienne selon les auteurs médiévaux. Elle succede au monarque du
royaume d’Altava (Tlemcen),Koceila, de la tribu Awraba. Pourtant, enfant,
rien ne 'a destiné a un tel avenir. Selon la poe¢te Djura, le pére de Dihya
aurait voulu avoir un gargon. Selon Gisele Halimi, le pere, Tabet, aurait dit
a sa naissance : « Je suis frappé d’impuissance ». La jeune Dihya pria tous
les jours pour devenir un garcon et faire plaisir a son pere. N’ayant pas eu
satisfaction, elle apprit rigoureusement les arts de la guerre, ainsi que monter
a cheval. Ses qualités de guerrier, au combat ou en stratégie, sont d’ailleurs
reconnues par la majorité des auteurs arabes médiévaux. Son pere était lui-
méme un chef de guerre, a la téte de Djerawa. L’origine de Tabet, son pére,
est controversée, certains lui prétent une ascendance byzantine, d’autres
juive, néanmoins les auteurs arabes s’accordent quant a ses origines
berbéres. Dihya vient donc d’un lineage métissé. Elle succede a Koceila,
apres la défaite et la mort de ce dernier face a P'armée Omeyyade a la bataille
de Mamma en 690. La encore demeure un flou sur les conditions de la prise
du pouvoir de la reine berbere. Cect étant dit, le plébiscite ressort souvent
des écrits arabes médiévaux. (Un plébiscite qui est d a haut fait de Dihya,
tout du moins, fédere énormément de tribus berberes. S’agissant de
I’étendue de son pouvoir, la encore les historiens arabes se contredisent. Pour
Al-Wakidi, elle était maitresse de la totalité de I'Ifrigiyya (Tunisie, Est de
I’Algérie, Ouest de la Libye), tandis que Ibn Khaldoun affirme qu’elle n’en
contrdlait qu’une partie. L'immensité des territoires qui lui sont attribués
sont par ailleurs une marque de puissance, les généalogistes arabes du IXe
siecle classent la Kahina parmi les monarques berberes les plus prestigicux.

Et pour cause, son prestige elle le tire, pour certains, de sa facon de gouverner, du pardon qu’elle accorda aux populations
berberes devenues musulmanes et qui ont soutenu les Omeyyades, et surtout a sa victoire face a 'armée du général Hassan Ibn

30



Numan a la bataille des chameaux. La bataille se serait vraisemblablement passée dans son fief, au nord des Aures. Aussi connu
comme la bataille de I’Oued Nini, la victoire découle d’une stratégie consistant a occulter archers et infanterie. Ainsi, la reine fait
face a 'armée Omeyyade, scule avec sa cavalerie composée de chevaux et de chameaux qui ne représentent qu’une infime part
de son armée. D’ailleurs selon certaines sources, elle aurait été en infériorit¢ numérique, d’ou le recours a la subversion. Toujours
est-il qu’elle met en déroute les hommes du général Hassan Ibn Numan, notamment en arrosant la charge des arabes d’une pluie
de fleches nourries, qu’elle fait tirer par ses archers cachés derriére les chameaux. L’infanterie et surtout la cavalerie se sont
chargées de finir le travail. Poursuivant en vain son adversaire, elle finit par ordonner la retraite a Gabes. C’est a ce moment
qu’elle a pratiqué la politique de la terre bralée car elle anticipe déja le retour de cette redoutable armée arabe. Cette politique a
pour effet de lui faire perdre le soutien, voire de provoquer I'animosité, des paysans sédentaires qui n’ont pour richesse que les
produits de la terre.

Ce qu’elle redoutait finit par arriver, quelques années plus tard, le général Hassan Ibn Numan revient sur ses pas, fort de
renforts dépéchés par le Khalif Abd-al-Malik et sous le commandement de son fils Moussa Ibn Nocair. C’est en 703 ou en 704
sclon les historiens qu’elle trouve la mort en faisant face une deuxieme fois aux armées arabes. Ibn Khaldoun écrit qu’elle réussit
a s’échapper, mais rattrapée par des cavaliers elle est capturée puis décapitée pour envoyer sa téte au Khalif. Gisele Halimi, elle,
avance que la reine s’est suicidée sur le champs de bataille soit en utilisant sa propre épée, soit en ingérant du poison, une mort
plus gloricuse pour une reine prestigicuse.

En somme, cette reine qui a régné sur les berberes est restée dans les mémoires comme I'allégorie du courage, de la
sagesse, de I'abnégation et de la résistance. Son histoire le montre, arrivée a la téte d’une puissante fédération de tribus berberes,
elle mena des hommes au combat, remportant une victoire prestigicuse face aux Omeyyades. Son souvenir reste, encore
aujourd’hui, tres présent. Revendiquée par les berbéres d’un coté et les féministes voire méme des femmes Maghrébines de 'autre,
elle est le bouclier contre toutes les formes d’oppression qui s’exercent actuellement dans les sociétés maghrébines.

Rédigé par :
Akli

31



Vera Songwe, une nouvelle consécration de la femme en ﬂﬁfique 7

En 2017, le docteur Vera SONGWE est devenue la premicere femme a occuper le poste de Secrétaire Générale de la
Commission Economique pour 'Afrique (CEA). Sa nouvelle position a ainst confirmé les multiples classements dont Forbes en
2013 ou le Financial Times en 2015 qui avaient déja remarqué son influence sur le continent.

D’origine camerounaise et née au Kenya, Mme SONGWE s’est distinguée par un parcours impressionnant. Ayant
commencé ses ¢tudes au Cameroun dans I'établissement Our Lady of Lourdes College, elle poursuit ses études supérieures a
I'Université Catholique de Louvain-La-Neuve d’ou elle ressort diplémée d’un Doctorat en Mathématiques et Economie. Elle s’est
vue par la suite offrir le poste de Professeur a I'Université du Michigan en paralléle de son travail a la FED de Minneapolis.
Considérant sa position d’économiste ainsi que ses connaissances du continent africain, son profil correspondait parfaitement a
la mission qui lui est confiée aux Nations Unies. La Commission économique pour I'Afrique est 'organe des Nations Unies visant
a favoriser la coopération entre les Etats du continent afin d’ceuvrer au développement régional. La CEA fait partie des cing
commissions régionales lancées par le Conseil Economique et Social de FONU en 1958 dans le but de promouvoir la coopération
internationale pour le développement de la région concernée.

Ce nouveau poste aux Nations Unies n’est pas la premiere expérience au sein d’une institution internationale pour Vera
SONGWE. En effet, elle a derriere elle 19 années de carriére a la Banque Mondiale qui consistait a traiter directement avec les
gouvernements africains ou leur secteur privé a travers la SFI (Société Financiere Internationale). C’est dans ce cadre qu’elle a
travaillé en collaboration avec une grande figure féminine africaine, la Nigériane Ngozi Okonjo-Iweala. L’arrivée d’une femme
a un role aussi haut placé est un message d’espoir. En effet le réle de la Commission Economique pour I’Afrique n’est peut-étre
pas d’appliquer directement les politiques au sein des pays africains mais cet organisme se charge de conseiller les gouvernements,
et de ce fait possede une certaine influence dans ’ensemble du continent. Durant la conférence du 15 décembre dernier qui
regroupait les Nations Unies et le FMI, Mme SONGWE ainsi que la directrice générale du FMI, Mme La Garde, présentaient
différents modeles de croissance innovants. L’une des solutions proposées a ¢té d’intégrer pleinement 50% de la population
africaine -les femmes- dans activité économique. La parit¢é homme-femme a ainsi été appuyée comme nécessaire au projet de
croissance, au méme titre que 'innovation et la technologie. Par le passé, l'actuelle directrice de la CEA a bien ceuvré pour la
place de la femme durant sa période a la SFI en encourageant entreprencuriat dans la communauté.

Rédigé par :
Fethi

32



Binta CDiqp, une militante engagée

« Les dinigeants africains répétent a Uenvi qu il faut faire taire les armes d’ict 2020, mazis sans les femmes, cette lutte est vaine. »

En 1996, Bineta Diop, militante des droits des femmes sénégalaise, créé 'ONG Femmes Africa Solidarité (FAS).
Cette association de femmes cherche a développer, a consolider, a promouvoir le leadership des femmes dans la prévention, la
gestion, et la résolution de conflit sur le continent africain. Elle a notamment permis a des femmes de participer aux négociations
ayant menées aux accords de paix d’Arusha au Burundi en 1998 ainsi qu’au dialogue inter-congolais de Sun City en 2002. En
parallele, Bineta Diop est impliquée dans adoption d’une résolution de PONU visant a une plus grande participation féminine
dans les négociations de paix et la restructuration apres les conflits.

En 2003, elle a également participé a la rédaction du protocole de Maputo de I’'Union Africaine, qui garantit des droits
aux femmes (participation au processus politique, 'égalité sociale et politique avec les hommes, plus grande autonomie
décisionnelle, fin des mutilations génitales féminines, ...). Enfin, depuis 2014, Mme Diop est envoyée spéciale pour les femmes de
I’'Union Africaine.

y

|

b

s (\\ > \«
i }"'l, 1
L ;ﬂ

« Ce sont les femmes qui subissent la violence des conflits et ce sont elles qui reconstruisent et qui_font le travail de réconciliation. Cest pour cela que les
Jfemmes dowent _faire entendre leurs voix lors des négociations. »

2 TR

Rédigé par :
Magali

33



Chimamanda 9\@021’ Adichie, POUT un féminisme Jomgmatique

Chimamanda Ngozi Adichie, invitée d’honneur de la troisieme édition de La Nuit des Idées au Quai d’Orsay a Paris le
25 Janvier 2018, s’est vue poser une question qui a dernierement fait polémique par la journaliste Caroline Broué : “Y a-t-il des
librairies au Nigéria ?”. Bien str la question ne se pose pas, et pourtant elle a été posée. Il s’agit la encore d’une manifestation de
clichés accumulés dans I'imaginaire collectif a propos du continent africain. En explorant le travail de la brillante écrivaine qu’est
Chimamanda, nous nous interrogerons sur la portée de sa vision du féminisme notamment a travers ’Afrique contemporaine.

Apres la viralité de la vidéo de son discours lors d’un événement TEDxEuston en 2013 pendant lequel Chimamanda
Ngozi Adichie explique pourquot selon elle nous devrions toutes et tous étre féministes, cette derniere est devenue, et cela peut-
étre malgré elle, une référence de la cause féministe dans son sens le plus large. Chimamanda est une écrivaine nigériane plus
précisément Igbo, née le 15 septembre 1977 dans la ville d’Enugu. Romanciére récompensée de nombreuses fois pour sa brillante
plume, elle est I'une des auteur—e—s africain—e—s contemporain—e—s les plus lu—e—s dans le monde. Elle dit ainsi dans son essai e
should all be feminists, publié en 2014 et basé sur cette fameuse intervention lors du TEDxEuston, que sa conception du féminisme
réunit tous les hommes et toutes les femmes qui croient en I’égalité sociale, économique et politique des femmes et des hommes.
Cela vaut tout autant pour ceux et celles qui reconnaissent qu’il y a un probléme en ce qui concerne la notion du genre dans la
société et elle affirme, que de facon générale, hommes et femmes doivent “mieux faire”. Cette idée de mieux faire a été chez
Chimamanda vraisemblablement longuement pensée.

Elle est inspirée par plusicurs grandes figures féminines africaines telles que I'écrivaine ghanéenne Ama Ata Aidoo, la
pharmacienne nigériane Dora Akunyili, I’écrivaine kényane et pionniere dans son pays Muthoni Likimani, la femme politique
nigériane Ngozi Okonjo-Iweala, I’actrice nigériane Taiwoo Ajai-Lycett et bien d’autres. Mais elle fut surtout inspirée par sa grand-
mere, par qui selon le pére de Chimamanda, cette derniére tient une force de caractere étroitement similaire. Chimamanda
décide de s’écarter par choix personnel des différentes théories des divers courants féministes afin de revendiquer un féminisme
pragmatique. Son pragmatisme peut étre li¢ a 'importance de cette notion dans le systeme éducatif anglo-saxon, le Nigéria étant
une ancienne colonie britannique. Il peut en outre, étre li¢ au fait qu’elle ait également poursuivi la majorité de ses études
supéricures aux Etats-Unis. I’ocuvre a travers laquelle elle a voulu matérialiser ce féminisme pragmatique est un essai publié¢ en
2017 et intitulé Dear Ljeawele, or a_feminist manifesto in fifieen suggestions. En francgais on peut le traduire par : “Chere Ljeawele, ou un
manifeste féministe en quinze suggestions.” L’idée d’écrire cette oeuvre lul est venue apres qu'une de ses amies d’enfance qui
venait d’accoucher d’une fille lui ait demandé des conseils afin d’éduquer sa fille en tant que féministe. Une tache que
Chimamanda a pris trés a coeur notamment apres avoir elle-méme mis au monde une fille en 2016.

34



DEARIEAWELE AN, . I?,ans ce manif'este‘,\ Chimamanda .sc.)uligne .l’i,mportance de
onaeisTresto B, o ( h imaman d a, I’éducation, particulicrement par le biais de la littérature comme
e outil permettant d’abroger les normes sociales qui perpétuent les
N go Zi A dl Ch] (ol ncgalités de genre et qui conditionnent les membres de la société
a les intégrer et a les trouver raisonnables. En effet, la cinquieme
> 2 suggestion dans son manifeste est d’encourager les enfants a
aimer lire, bien au-dela des livres scolaires afin qu’ils puissent
développer leur propre esprit d’analyse critique. C’est ainsi
qu’elle invite les lecteurs et lectrices a questionner leurs propres
cultures a travers ses suggestions a son amie, a qui elle conseille
d’apprendre a sa fille a défier sa culture, et notamment en ce que
cette dernicre admet des stéréotypes qui alimentent les inégalités
hommes/femmes. Cela peut se faire a travers le langage. Il existe
une expression retrouvée de fagon plus ou moins similaire dans
plusieurs langues parlées en Afrique consistant a taquiner les
jeunes femmes en leur disant : “Ne sais-tu donc pas que tu es
assez agée pour trouver un mari ?”. Il s’agit d’une expression que
l'auteure reconnait avoir elle-méme beaucoup utilisé avant de décider de faire plus attention aux conséquences que peuvent avoir
les mots que l'on utilise, notamment a travers la mise en place d'un certain conditionnement deés la jeunesse. En effet,
Chimamanda dénonce le fait que dans beaucoup de sociétés africaines et autres dans le monde, les filles sont conditionnées a
avolr pour but de se marier alors que ce n’est pas le cas pour les garcons et que le mariage, bien qu’il puisse étre une bonne chose,
ne représente pas une réussite en soi.

Toutefois, toute critique doit provenir d’une analyse séricuse et doit étre argumentée, 'objectif n’étant pas de
completement rejeter sa culture mais de faire un tri sélectif. Il faut ainsi savoir retrouver et recycler les pratiques qui pronent
Iégalité des sexes et ’émancipation des femmes, chose que I'on retrouve justement dans la culture Igho qui les valorise pour leur
travail quel qu’il soit.

II est également possible de remarquer qu’il y a peu de pays dans le monde dans lesquels la journée du 8 mars, soit la
journée internationale des droits des femmes, est aussi grandement célébrée qu’au Cameroun. Le seul paradoxe étant que le 31
juillet, journée des femmes africaines, reste tres méconnue sur le continent. Ainst, le défi africain pour Chimamanda serait d’aider
alancer de plus grandes conversations sur les inégalités de genre existantes et sur les moyens de remédier aux biais portés a I'égard
des filles et des femmes par les hommes et par les femmes. Pour elle, qui dit ne pas se reconnaitre dans 'afroféminisme, la source
de progres n’est pas dans le courant de féminisme auquel on se rattache, mais plutot dans les actions menées afin d’étre vecteur
d’un impact positif, et ce quelques soit leur échelle.

I1 serait donc temps pour toutes et pour tous de s’interroger sur ces petites choses que I'on peut améliorer au quotidien et

qui pourraient avoir un effet boule de neige sur 'ensemble de la société. Et comme le dirait 'adage : “Si tu veux aller vite, marche
seul—e, mais si tu veux aller loin, marchons ensemble.”

Rédigé par :
Zeinab

35



Fatima Ahmed Tbrahim, féministe, communiste et musulmane

« L’émancipation ne signifie pas se débarrasser de nos bonnes traditions et valeurs nationales, ou que les femmes soudanaises deviennent une autre copie de
la_femme occidentale. C’est lutter contre Uanalphabétisme, la maladie, le chdmage, la pauvreté et la discrimination au sein du_foyer et dans la société |(...)
» confiait Fatima Ahmed Ibrahim quand on I'interrogeait sur sa vision du féminisme. Née en 1929, d’un pére imam qui a perdu
ses fonctions d’enseignant dans une école publique apres avoir refusé d’enseigner en anglais, et d’une mere faisant partie des
toutes premieres femmes soudanaises a avoir été scolarisée, celle qui a milité toute sa vie pour les droits des femmes et pour la
justice sociale au Soudan s’est éteinte le 12 aott 2017, dans le silence assourdissant des médias frangais. Premiére femme députée
d’Afrique de I'Est et du monde arabe, leader du féminisme et du communisme en Afrique, écrivaine et militante des droits
humains récompensée par la communauté internationale a plusieurs reprises, IFatima Ahmed Ibrahim revétait, ficrement, de
nombreuses casquettes qui lui ont néanmoins valu des menaces du gouvernement soudanais et son exil en Grande-Bretagne.

Issue d’une famille instruite et politiquement engagée, Fatima Ahmed Ibrahim a
commencé son combat contre le colonialisme et pour I'émancipation des femmes
soudanaises des son plus jeune age. Elle lance avec succes, a 14 ans, une gréeve pour
protester contre le remplacement des cours de science par des enseignements d’éducation
familiale dans son lycée. Adolescente toujours, elle écrit une série d’articles dans une revue
qu’elle baptise £l Ra’eeda (La Pionniere) pour dénoncer le systéme colonial britannique et
la place marginale a laquelle sont reléguées les femmes sous ce régime. Elle poursuit son
engagement par la plume pendant plusicurs années a travers des publications dans la
presse soudanaise, sous divers pseudonymes.

A 24 ans, alors qu'elle n’avait pas pu accéder a 'université par manque de moyens et
qu’elle occupait un poste d’enseignante, elle participe a la création de I'Union des Femmes
soudanaises (UFS), premicre organisation de femmes au Soudan qui a organisé¢é pendant
plusieurs décennies la lutte pour les droits civiques de ces derniéres et qui, a son apogée,
rassemblait pres de 15 000 adhérents. Cette organisation, qui se voulait socialiste et
panafricaine, a milité pour les droits fondamentaux des femmes, comme le droit de vote,
le droit au mariage consenti, ou encore le droit a une rémunération égale a celle des
hommes pour un méme emploi. Sa création s’inscrit dans la lutte anti-coloniale menée par
Fatima Ahmed Ibrahim et ses collegues soudanaises, qui voyaient dans les impérialismes
occidentaux une volonté d’invisibiliser les femmes et de les dominer dans toutes les spheres
de la société. A la téte de 'organisme dés 1956, elle était en charge de la rédaction de Sazwt
al-maraa (La voix de La femme), revue de 'UFS qui s’efforgait d’alerter et de sensibiliser
sur les droits civiques et sur les conditions socio-économiques des femmes, invitant ces
derniéres a se soulever pour prendre leur destin en main.

ROAdiviek 9 SN

Alors membre du Parti Communiste soudanais (PCS) qu’elle a rejoint quelques années plus tot, elle a été une des figures
de premier plan durant la Révolution d’octobre 1964 qui a mis fin au régime militaire et autoritaire d’Ibrahim Abboud. Le
gouvernement de transition a mis fin a I’état d’urgence, a réinstitué la liberté de la presse, et a octroyé aux femmes le droit de
vote. Profitant de cette mesure, Fatima Ahmed Ibrahim se présente aux élections parlementaires de 1963, sous I'étiquette du PCS,
et remporte un sicge faisant d’elle la premiére femme députée du Soudan et du monde arabe, et I'une des premicres d’Afrique.

36



\nlomet Wane to
eredpal® W political
¢ Lire ra-lo Srare

WMIRIGRMENT WitHMEN .

To DIRECT The Poticy
65 Jour CounTRY FoR e

efiT 0f chitDREN, 35 J5
well 35 oF WoMEN 3ND

Sociery 35 @ “‘h .‘

Grace a son combat politique acharné, entre 1968 et 1969 le Parlement soudanais a adopté des mesures historiques pour
les femmes du pays. Elles pouvaient désormais accéder a 'enseignement supérieur et intégrer tous les corps de métier, elles ont
obtenu I’égalité salariale ainsi que le droit a des indemnités durant un congé maternité. Plagant I’éducation au coeur de ses
priorités en cherchant a éradiquer 'analphabétisme chez les femmes, Fatima Ahmed Ibrahim a réussi a donner une nouvelle
place aux femmes qui n’ont pas tardé a faire entendre leurs voix multiples en occupant des places de plus en plus prestigieuses au
sein de la société soudanaise, auparavant réservées aux hommes. Sa premicre revendication a ¢été, selon ses propres propos, de
demander des droits politiques pour les femmes car elle pensait que tout découlerait de Ia. Au nom du Coran, les fondamentalistes
au pouvoir au Soudan les lui refusaient. Cest alors que Fatima Ahmed Ibrahim et ses alliées ont décidé d’étudier scrupuleusement
les textes islamiques afin de montrer aux réticents que I'islam ne contenait pas I'exploitation de la femme. En 1969, les soudanaises
ont fini par obtenir le droit de sié¢ger en tant que juges de la Loi islamique (shari’a), mesure avant-gardiste faisant du Soudan une
exception parmi les pays régis par I'islam.

Pionniere d’un féminisme africain et musulman, refusant de troquer son fo0b (habit traditionnel soudanais couvrant tout
le corps) contre un jean, elle a payé au prix fort son militantisme féministe et social. Malgré une bréve alliance entre le Parti
Communiste soudanais (PCS), dont faisaient partie atima Ahmed Ibrahim et son époux Alshafi Ahmed Al-Sheikh, et le
gouvernement du général Al-Nimeiri 4 I'aube des années 1970, un coup d’Etat organisé par les dirigeants du PCS finit par une
purge contre celui-ci orchestrée par le régime militaire en place. Le mari de Fatima Ahmed Ibrahim est exécuté, et elle est
emprisonnée puis placée en résidence surveillée jusqu’en 1985. Quelques années plus tard un nouveau coup d’état militaire éclate,
placant au sommet du pays un parti politique unique mené par I'actuel président du Soudan, Omar Al-Bashir. Le nouveau code
légal supprime alors tous les partis politiques et bafoue les droits des femmes ouvrant une véritable chasse aux sorcicres de tous.tes
les militant.e.s politiques d’opposition, dont faisait partiec Fatima Ahmed Ibrahim. Elle est alors a nouveau emprisonnée puis
libérée en 1990 grace a une forte mobilisation internationale en sa faveur. Ses années d’emprisonnement puis son exil a Londres
ont néanmoins ¢t¢ un grand coup de frein dans le mouvement d’émancipation des femmes soudanaises dont la lutte continue
encore aujourd’hui, plus que jamais, pour la reconnaissance de leurs droits.

Malgré la distance, Fatima Ahmed Ibrahim n’a jamais abandonné son combat pour la justice sociale et pour les femmes
de son pays, une lutte qu’elle fait vivre grace a la création d’une section britannique de I'Union des Femmes soudanaises. Son
engagement sans faille lui a valu le Prix des droits de 'Homme des Nations Unies en 1993, puis le Prix Ibn Rushd pour la Pensée
libre en 2006.

Rédigé par :
AbLyr

37



Mariama Bd, la douce voix de [a révolte

C’est un sentiment de révolte que scande tout haut Mariama Ba dans Une st longue lettre, un des premiers ouvrages
féministes Africains publié en 1979, deux ans avant sa mort. La voix de l'auteure perce jusqu'a nous sous la plume de son
personnage Ramatoulaye, qui écrit a son amie Aissatou et que le deuil de son mari Modou replonge dans les souvenirs de sa vie
conjugale. Elle raconte son histoire de femme et a travers elle celle de toutes les femmes sénégalaises et de leurs réves brisés
d’'indépendance: “Presque vingt ans aprés Uindépendance ! A quand la premiére femme ministre associée aux décisions qui orientent le devenir de notre
pays ? Et cependant le militantisme et la capacité des femmes, leur engagement désintéressé ne sont plus a démontrer. La femme a hissé plus d’un homme
au pouvorr”. Cette voix venue d’Afrique résonne jusque dans une France ou la démocratie, plus que centenaire peine pourtant
encore a accorder une place aux femmes dans ses institutions les plus stratégiques. Indépendance, mot compte double pour les
femmes: indépendance nationale doublée d'un besoin d'indépendance vis a vis des hommes.

Une si longue lettre ne peut étre écrite que par une femme citoyenne, femme
indépendante d’esprit et de raison, femme qui n’a de chaines que celles que la société
dans laquelle elle vit lui impose; une st longue lettre imprégnée de la souffrance de
tant de femmes ne peut étre écrite que par une femme aux mille visages et aux mille
vies : la fille, la jeune femme, I’épouse, la mere, 'amie. Telle est la souffrance des
femmes qui est exprimée dans Une st longue lettre : celle d’endurer leurs mille vies en
débordant toujours d’'un amour sacrifié. Au fond la portée féministe d’Une si longue
lettre ne réside pas tant dans le constat politique de la situation des femmes au Sénégal
que dans une ode a la force vitale des femmes d’aimer leurs enfants, alors méme que
leur existence leur échappe car “on est mére pour comprendre Uinexplicable. On est meére pour
tluminer les ténébres. On est mere pour couver, quand les éclairs zeébrent la nuit, quand le tonnerre
viole la terre, quand la boue enlise. On est mére pour aimer sans commencement ni_fin.” 6de a la
force vitale des femmes d’aimer les hommes alors méme qu’ils ne savent pas le leur
rendre car “Instrument pour les uns, appdts pour d’autres, respectée ou méprisées, souvent muselées,
toutes les femmes ont presque le méme destin que des religions ou des législations abusives ont
cimenté”. C’est ce paradoxe qui habite toute 'ocuvre de Mariama Ba dont elle
n’exclut que I'amitié : “L’amitié a des grandeurs inconnues de Uamour. Elle se fortifie dans les
difficultés, alors que les contraintes massacrent Uamour. Elle résiste au temps qui lasse et désunit les
couples. Elle a des élévations inconnues de lamour”. Le livre tout entier dénonce I’égoisme
male sans pour autant blamer les hommes, dénonce les jeux de concurrence
entretenus par les femmes qui ne font que servir la phallocratie polygame. Mariama
Ba livre sans filtre les émotions de son personnage dont la situation sociale n’émeut
personne et qui n’est pas autorisée a les faire valoir. A travers son texte elle donne
aux femmes le droit de souffrir, de crier, de scander, d’agir, parce que la légitimité
des émotions réside dans leur spontanéité, qu’a ce titre ce que 'on ressent n’a pas
plus de valeur selon qu’on est un homme ou une femme, et qu’en cela les émotions
sont bien la preuve qu’homme et femme ne sont en réalité qu’humain, en elles s’enracine I'amour.

Femme pauvre, riche, femme jeune, trop jeune ou déja mure, femme aimée ou mal aimée, presque toujours trompée ct
malgré elle toujours aimante, femme a ’'amour parfois empoisonné par 'aigreur de sa propre vie, femme innocente, femme droite,
femme intellecte, femme fatale, femme sapant le bonheur des autres femmes, femme “en _furie qui hurle sa_faim et sa soif de vivre”,
toutes ne sont-elle pas “agneau immolé comme beaucoup d’autres sur Uautel du “matériel” ?” Mariama Ba invite sans nul doute toutes les
femmes a la solidarité, incite a faire la révolution féministe avec ’'arme qui est la leur : puissance d’aimer inconditionnelle qui
abolit la frontiére entre les hommes et les femmes car “L’amour st imparfait soit-il dans son contenu, reste le joint naturel entre ces deux étre.
S’aimer I

Rédigé par :
Alice

38



Solidarité féminine, [’espoir des meéres célibataires

“Mais qu’est-ce que j°ar_fait au bon Dieu pour avoir comme épouse la mere spirituelle de tous les petits batards de Casablanca™. Lorsqu’on
I'interroge sur la perception et la réception de ses actions, voici anecdote que nous partage Aicha Ech Chenna, fondatrice de
I'association Solidarité Féminine. C’est en effet ce que lui aurait lancé son mari dans un exces de colere.

« Quand on touche a la_femme, on touche au sacré ». Expliquait-elle déja dans une précédente interview. Reconnue d’utilité
publique par décret royal en 2002 et grace a ses 31 années de militantisme, Iassociation représente aujourd’hui une figure
plonniere au Maroc en matiere de lutte pour les droits des femmes. C’est la premiere association du monde arabo-musulman a
agir publiquement en faveur de la défense des meres célibataires. Ces meres-filles, rejetées par leurs familles pour avoir eu des
enfants hors mariages et souvent condamnées a les abandonner, sont I'incarnation absolue de la honte dans une société patriarcale
ne reconnaissant pas, ni de droit ni de fait, les relations extraconjugales.

L’ONG a pour but ultime la réhabilitation sociale et économique de ces femmes laissées pour compte et ce, en les aidant
a se prendre en charge par elles-mémes. Cela passe par la formation (qui peut aller jusqu’au diplome universitaire) comme par la
mise en valeur de leurs savoir-faire manuels. Par exemple, tous les vendredis dans le quartier Palmier a Casablanca, ces femmes
préparent et vendent le couscous pour la pause déjeuner de leurs voisins en costume-cravate.
Aicha Ech Chenna, apres avoir ét¢ menacée de mort a plusieurs reprises pour son avant-gardisme, continue de faire preuve d’'un
courage sans faille dans son combat en ne cédant jamais a 'autocensure. Celui-ci lui a valu en 2000, lorsqu’elle s’exprimait sur
les sujets tabous de I'inceste et des meres célibataires sur la chalne Al Jazeera, d’avoir une fatwa émise contre elle. En contrepartie,
ce courage lul a surtout valu de nombreuses distinctions et prix, ainsi qu’une reconnaissance planétaire : « Elle mérite le Nobel de la
paix », a déclaré le Nobel de littérature J.M.G. Le Clézio a son sujet.

Mais surtout, voyant sa notoriété et sa légitimité croitre, elle obtient du roi du Maroc en 2015, la légalisation de

I'avortement en cas de viol, d’inceste ou de graves malformations du feetus. Une avancée énorme mettant ainsi partiellement fin
a des décennies de pratique clandestine, ou la malheureuse qui se voyait exposée pouvait risquer de jusqu’a 2 ans de prison.

On peut dire que si les meres célibataires ont ét¢é mises a la rue par leur mere-patrie, elles ont assurément trouvé une
mere en Aicha Ech Chenna et un foyer en Solidarité Féminine, ce qui ne peut étre que salué.

Rédigé par :
Atda

39



Quand autonomisation des femmes rime avec développement local

« Fait d'une pierre plusieurs coups » ; portrait d'Oumy Seck, pilier du développement local 4
Thies

2005, a Thies.

Des femmes du quartier Mbour 1, organisées en groupements, décident de réunir leurs forces pour fonder le Centre
d’Ecoute et d’Encadrement pour un Développement Durable (CEEDD). Sa présidente, Oumy Seck, est alors pionniere dans ce
domaine, dans la deuxi¢me ville du Sénégal. Le développement durable, crédo de cette petite association a la visibilité croissante
dans le département de Thies, c’est le combat de Oumy Seck. Entre trois ou quatre métaphores, quelques dictons revisités et une
tasse de tisane bio du jardin, Oumy parcours les quartiers de Thies, et les bureaux des autorités locales, pour offrir aux centaines
de bénéficiaires de la structure des espaces de micro jardinage, des formations professionnalisantes, et une place nouvelle dans la
société sénégalaise.

Aprées une formation de comptable et plusicurs années a manier les chiffres dans les bureaux de la société de chemins de
fer de Thies, Oumy Seck se lance dans sa plus grande passion : le travail associatif pour 'autonomisation des femmes. C’est ainsi
qu’elle a créé le CEEDD dont elle assure la présidence depuis 2005. Parvenant a combiner 'autonomisation des femmes et le
développement de la communauté locale dans sa dimension territoriale, le CEEDD est une association qui a tout d’abord cherché
a promouvoir la santé des habitant.e.s de la ville de Thies, domaine de prédilection d’Oumy Seck qui assurait, durant de
nombreuses années, en paralléle, la présidence du poste de santé de son quartier. Comme la santé passe principalement par la
nourriture, le CEEDD propose des formations, aux femmes, aux techniques du micro jardinage “bio” afin d’apprendre aux
ménages a consommer des produits sains tout en optimisant et ré¢habilitant les espaces, souvent dégradés, de la ville. Plus qu'un
plaidoyer quotidien pour I'agriculture saine et durable, les programmes du CEEDD sont des remeédes aux maladies liées a
Palimentation et a la malnutrition auxquelles font face les populations les plus sensibles, dont les enfants en bas age, les femmes
enceintes et les personnes agées. Si les légumes et plantes aromatiques issus d’une agriculture saine et durable rencontrent un
franc succes chez les bénéficiaires et les Thiessois.e.s en général, la ville a également pu découvrir récemment les produits
transformés par les quelques 400 femmes encadrées par la structure. Jus, sirops ou confitures aux parfums de fruits locaux (bissap,
tamarin, pain de singe, ditakh, etc.) sont proposés par le CEEDD qui entend bien élargir son réseau de distribution pour atteindre
la capitale sénégalaise.

40



Mais l'association n’est pas uniquement pionniere en maticre d’agriculture urbaine a Thies. En effet, le CEEDD offre
¢galement des formations en couture et teinture naturelle aux femmes de la ville qui peuvent alors montrer I’étendu de leur talent
a travers la marque de prét-a-porter Assamane qui s’est récemment lancée dans la production de linge de maison. C’est dans un
esprit d’économie sociale et solidaire que cette marque est née, favorisant 'entreprenariat féminin et le leadership des Thiessoises.
Méme si la présidente du CEEDD refuse de se dire féministe, ses combats se rapprochent étroitement de ceux menés par ses
semblables sénégalaises qui arborent fiecrement cette identité. L’association permet non seulement aux femmes bénéficiaires
d’accéder a une certaine autonomisation financiére grace aux revenus de leurs ventes, mais elle leur permet également de faire
entendre leurs voix au niveau local en les impliquant a part entiere dans les prises de décision. Tout cela se fait néanmoins a partir
de méthodes de gestion et d’échanges ancestrales qu’Oumy Seck remet au gott du jour. Cest ainsi que des activités de micro-
crédit ont réguliecrement lieu au CEEDD, basées sur le systeme de tontine pour permettre aux femmes de constituer des épargnes.
Des formations en gestion financiere sont ensuite dispensées pour apprendre aux bénéficiaires a bien gérer leur portefeuille et a
faire fructifier leurs activités génératrices de revenus.

L’engagement d’Oumy Seck et des femmes qui font vivre le CEEDD a valu a la structure plusicurs récompenses
nationales et internationales, dont le Prix des femmes Marjolaine 2016 qui récompense des femmes qui menent des actions exemplaires
dans les domaines de I’agriculture et de I’alimentation durable et responsable, ou encore le Prix Marie-Lise Semblat décerné la méme
année a I’association pour sa contribution au féminisme territorial d’actions de développement qu’elle mene.

Des campagnes de sensibilisation aux projets de développement et d’empowerment, Oumy Seck inscrit le CEEDD dans un réseau
plus large de programmes en faveur des femmes et faits par ces dernicres a I’échelle du Sénégal et de I’Afrique de I'Ouest, avec
pour mot d’ordre : « Penser global, agir local » !

Rédigé par :
Abir

41



Mutilations génitales féminines, une pratique féminicide

Entretien avec Danielle Mérian

“Lexcision est un crime (...), le crime est que Uon empéche la_femme d’avorr des rapports sexuels” athirme Danielle Mérian, présidente de
lassociation SOS Africaines en Danger membre du collectif Excision Parlons-En !. Le présent article I’ ESMA vous propose un état des
licux des mutilations génitales féminines (MGF) en Afrique, plus communément appelées “excision”. La question de I'excision
fait 'objet de multiples débats dans les sociétés africaines entre les partisans d’une préservation de cette pratique au nom d’une
tradition et de principes moraux et les partisans d’une abrogation totale au nom de I'intégrité physique des femmes. Cet article
sera suivi d’un entretien avec Danielle Mérian, pour témoigner de son engagement aupres de femmes excisées afin de mettre un
terme aux mutilations génitales féminines et promouvoir une émancipation totale des femmes.

Etat des lieux des mutilations génitales féminines en Afrique

Prévalence des mutilations sexuelles féminines

1 Afrique et au Yémen (femmes dgées de 15 ans a 49 ans)

Less than 10%
10.1% - 25%

25.1% - 50%
50.1% - 75%
75.1% or more
missing data or FGM not widely practiced

Pays

Bénin
Burkina Faso
Cameroun
République centrafricaine
Tchad

Cote d’Ivoire
Djibouu
Egypte
Erythrée
Ethiopie
Gambie
Ghana
Guinée
Guinée-Bissau
Kenya
Liberia

Mali

Mauritanie

Selon une ¢étude de PUNICEF de 2016, 200 millions de femmes toujours en vie ont
été victimes de mutilations génitales dans le monde dont 85% d’entre elles sont en
Afrique. De plus, I'étude estime que chaque année, en moyenne, 3 millions de jeunes
filles subissent ces mutilations. Les jeunes filles subissent prioritairement ces pratiques
par rapport a ’ensemble des femmes excisées. En effet, ces informations touchent en
majorité le continent africain puisque 26 des 46 pays d’Afrique pratiquent encore
I’excision. Par ailleurs, en France les jeunes filles d’origines africaines sont a leur tour
exposées a ce risque. Lorsqu’elles atteignent la puberté elles peuvent étre renvoyées
dans leur pays d’origine pendant les vacances et étre victimes de mutilations génitales
avant de revenir en cours. Il est important de rappeler ce que représente I’excision
tant dans la pratique mais aussi dans les représentations de ceux qui la pratiquent.
L’Organisation Mondiale de la Santé stipule qu’il existe quatre types de mutilations
génitales féminines. Tout d’abord nous avons le Type 1, la clitoridectomie
qu’est 'ablation partielle ou totale du clitoris et, plus rarement, seulement du prépuce;
le Type 2, lexcision qu’est 'ablation partielle ou totale du clitoris et des petites levres,
avec ou sans excision des grandes levres; le Type 3, limfibulation qu’est le rétrécissement
de Porifice vaginal par recouvrement, réalis¢ en sectionnant et en repositionnant les
petites levres, ou les grandes levres, parfois par suture, avec ou sans ablation du clitoris;
le Type 4, toutes les autres interventions néfastes au niveau des organes génitaux
féminins a des fins non médicales, par exemple, piquer, percer, inciser, racler et
cautériser les organes génitaux.

Année Prévalence estimée chez les
femmes et les jeunes filles 15 — 49
ans (%)

2006 12.9

2006 72.5

2004 1.4

2008 25.7

2004 44.9

2006 36.4

2006 93.1

2008 91.1

2002 88.7

2005 74.3

2005/6 78.3

2006 3.8

2005 95.6

2006 44.5

2008/9 27.1

2007 58.2

2006 85.2

2007 72.2

42



Niger 2006 2.2

Nigeria 2008 29.6
Sénégal 2005 28.2
Sierra Leone 2006 94

Somalie 2006 97.9
Soudan, le nord (environ 80% de la 2000 90

population interrogée)

Togo 2006 5.8

Ouganda 2006 0.8

Tanzanie 2004 14.6
Yemen 2003 38.2

Source : Organisation Mondiale de la Santé

L’ensemble de ces pratiques a des conséquences pernicieuses sur la santé des femmes. Parmi ces effets on releve des
problémes urinaires, des problémes menstruels, des problemes de cicatrisation, une absence de libido, un accroissement du risque
de mortalité¢ a 'accouchement, parfois la nécessité d’une nouvelle opération pour permettre les rapports sexuels et de lourdes
conséquences psychologiques, bien souvent irréversibles. Les raisons liées a ces pratiques sont motivées par des facteurs socio-
culturels qui principalement justifient leur action dans le but de préserver I’honneur de la famille dans le corps de la jeune femme,
vierge au mariage, 'imposition d’un comportement sexuel approprié, I'instrumentalisation religicuse et de prévenir toute déviance
qui assurerait une douleur intense en cas de MG de Type 3. L’étendue de cette pratique implique des acteurs politiques, religieux
et sociaux qui s’appuient sur la morale et la tradition. Par conséquent, c’est en cela que I'excision ainsi que toutes formes de
mutilations génitales constituent un féminicide dans la mesure ou elles traduisent une volonté affirmée de priver les femmes
concernées de leur intégrité physique, de leur sexualité et de leur identité de femme dés le plus jeune dge parce qu’elles sont nées
femmes.

Néanmoins, des avancées ont ¢été faites sur le continent et une prise de conscience émerge peu a peu. Tous les ans depuis
2003, par I'impulsion de I’ancienne premic¢re dame du Nigéria, Stella Obasanjo, chaque 6 février, les Nations unies célebrent la
journée mondiale de lutte contre les mutilations génitales féminines. En 2011, I'Union africaine a demandé a I’ Assemblée générale
des Nations Unies d’adopter une résolution visant a mettre fin aux MGF au niveau mondial et a mettre en ceuvre les moyens
nécessaires. Le 20 décembre 2012, I'Assemblée générale des Nations Unies a adopté par consensus une résolution décisive
demandant a mettre fin a la pratique des MGF/E au niveau mondial. Donc reconnaitre leur caractére néfaste, incite les états a
mettre fin a cette pratique par la législation et fin a 'impunité. Des Etats ont fait des avancées sur la question. Le Burkina-Faso
qui a fait énormément de progres sur la question notamment grace au volontarisme politique. En une génération 9 femmes sur
10 de plus de 45 ans sont excisées, 58 % des femmes entre 15 et 19 ans le sont et moins de 15 % pour les jeunes filles de moins de
13 ans. La Somalie a aboli Pexcision en 2012 et en 2015 la Gambie du président Yahya Jammeh a adopté une nouvelle loi
réprimant pénalement I’excision. Enfin pour ce qui est de la diaspora en France, il y a eu un renforcement des condamnations,
depuis 2013, sont punis d'une peine de cing ans d’emprisonnement et de 75 000 euros d’amende le fait d’inciter quelqu’un a se
faire exciser ou a pratiquer 'excision sur une tierce personne. La victime peut porter plainte jusqu’a vingt ans apres sa majorité,
soit jusqu’a I’age de 38 ans, pour condamner ces violences devant la justice frangaise. Mais aussi un réveil du coté associatif ou
depuis mars 2017 une campagne a été lancée par Excision Parlons-En ! pour les adolescentes de 12 a 18 ans afin de les sensibiliser
sur la question et procéder a des mesures de protection.

« De la mort nait la vie, de la barbarie nait le don »,
Entretien avec Danielle Mérian

Danielle Mérian, née en 1938 et fille du journaliste Claude Darget engagé aux cotés des Canadiens pendant la Seconde
Guerre mondiale, est une féministe de la premiére heure. C’est ce méme combat pour les femmes entre autres, qui la mene a
devenir avocate honoraire au barreau de Paris pendant 42 ans. Elle est par ailleurs engagée aux cotés de 'ONG Action des Chrétiens
pour UAbolition de la Torture (ACAT). En outre, elle est vice-présidente de Parcours d’Exil, une association qui accompagne
médicalement les victimes de la torture. En 2013, lors d’une assemblée générale de cette derniere association, elle apprend que
des femmes africaines ont formé une association contre la pratique de I'excision et apres les avoir rencontrée, elle devient la
premiere présidente de SOS Africaines en danger. Celle qui s’est fait connaitre par un message de paix et d’unité au lendemain des
attentats du Bataclan a Paris a accepté de nous accorder quelques heures pour échanger sur son parcours et son combat contre
Pexcision. Découvrez ici I'entretien réalisé avec Mathieu et Akli, membres d’ESMA.

43



« Comment vous est venue cette envie de vous engager ?

Le déclenchement de tout ce qu’était ma vie ultérieure fut lorsque mon pere est revenu de la guerre, je me souviens, il
enferma des photos (de camps de concentrations nazis) a abri des regards, et il dit a ma mere que les enfants ne devaient pas les
voir.... Javais que sept ans et avec ma curiosité candide j’ai bravé I'interdit et je découvris le visage de la barbarie humaine....
J’ai découvert a ce moment-la que ’homme est un loup pour ’homme. J’¢étais par ailleurs une enfant de la guerre d’Algérie et j’ai
¢été frappé... encore une fois... par la torture pratiquée a I’époque. Etant née en 1938 dans un monde ou 'on préférait les garcons
aux filles, par exemple lorsqu’on allait avec mes parents dans un magasin de jouets, mes parents en achetaient pour mon frere et
pas pour mot. Le droit a été pour moi le meilleur choix pour avoir un impact réel sur la société pour changer les choses. C’est ce
qui m’a pouss¢ a toujours vouloir défendre les plus faibles et les plus faibles aujourd’hui sont les 200 000 000 de femmes excisées
dans le monde. Il faut savoir qu’en moyenne une petite fille est excisée toutes les quatre minutes, selon 'UNICEF.

Comment étes-vous devenue présidente de SOS Africaines en Danger ?

En 2013, alors que j’étais vice-présidente de Parcours d’Exil, lors d’une assemblée générale, le docteur Duterte m’a parlé
d’'un groupe de femmes peuls victimes d’excision, qui voulaient former une association. Elles étaient toutefois restreintes
administrativement parce qu’elles n’avaient pas de papier. C’est alors que j’ai accepté de les rencontrer et ¢a a de suite été le coup
de foudre. Apres m’avoir exposé leur projet, et avoir compris que les Africaines en danger ¢taient leurs petites filles laissées
derrieres elles au pays, je leur ai dit que je suis née dans un régime d’esclavage. Je crois que dans un premier temps elles ont da
se dire que je suis une vieille parisienne folle, car en arrivant en France elles avaient I'image du pays des droits de 'Homme. Or
comme le dit mon confrére Badinter, nous ne sommes absolument pas le pays des droits de ’'Homme mais le pays de la déclaration
des droits de 'Homme et du citoyen, ce qui n’est absolument pas la méme chose. La femme en France a été restreinte a un statut
d’éternelle mineure “grace” a Napoléon depuis 1804 et malgré 'engagement des femmes qui ont fait tourner le pays pendant la
guerre 14-18 (a 'époque un engagement au travail se faisait a Porale ce qui permettait de contourner la loi), ce statut n’a été
abrogé qu’en 1938. Malgré son abolition, la loi est restée longtemps en vigueur. Je me suis mariée en 1961 et j’ai eu des enfants
en 1962 et en 1964, pendant longtemps j’étais juridiquement dépendante de mon mari qui avait pour lui seul I'autorité parentale.
Qu’est-ce quune femme sinon un ventre selon le code napoléonien ? Ce méme code qu’on a réussi a imposer en Afrique par la
colonisation est toujours en vigueur dans certains pays africains. Que de combats pour arriver a I’égalité des genres sur le plan
juridique, ce qui est loin d’étre la réalité. Outre I'inégalité des salaires, une femme meurt tous les trois jours sous les coups de son
compagnon cn France. Peut-étre qu’un jour, je I'espere, les Frangais arriveront a humaniser les femmes frangaises.

Ayant entendu ¢a, ces femmes ont eu une réaction formidable en me
répondant : « Si vous avez réussi a gagner tous ces combats ici, alors on
gagnera le notre». Je pense qu’il faut beaucoup de courage pour dire ¢a. Et
depuis, je suis devenue la premiere présidente de SOS Africaines en Danger.

SoS Africaines
en danger !

Comment avez- vous pris connaissance de la pratique de l’excision ?
Jen suis pas fiere, car j’ai pris connaissance de cette pratique a 75 ans, apres une vie a combattre la torture a PACAT, je

44



suis une enfant de la guerre d’Algérie, c’est vous dire que la torture a bousillé ma jeunesse. J’étais vice-présidente de Parcours d’Exil
qui est un centre de soins pour les individus ayant subi la torture. Le docteur Dutertre recevait tellement de femmes peuls ayant
subis 'excision qu’il m’en a parlé. Un jeune journaliste, Louis Guinamard, m’a raconté avoir découvert que les filles Coptes sont
excisées et il est tombé des nues quand il a appris que mémes des chrétiennes sont excisées alors que Jésus n’a jamais ordonné
cette pratique. Puis on a retrouvé une momie excisée en Egypte qui date de 6000 ans donc cela fait 6000 ans que ’homme torture
la femme. C’est pareil pour les pays africains, on le fait par tradition sans réfléchir a ses méfaits.

Pouvez-vous nous expliquer en quoi consiste l’excision ?

Lexcision est encore pire qu’on le croit, il concerne 200 millions de femmes dans le monde, c’est une opération qui est
faite dans des conditions abominables et contre le gré des femmes. L’excision, politiquement, a pour objet de rendre les rapports
sexuels douloureux pour les femmes donc ¢a évite 'adultere et 'honneur de la famille s’en trouve sauvegardé. Cet honneur de la
famille, qui ne s’applique qu’a la femme et dont on nous rabache les oreilles, ¢ca commence a bien faire ! La polygamie et le
mariage forcé encouragent la pratique de I'excision, et ils forment deux fléaux indissociables. L’excision, c’est aussi soufirir
atrocement toute sa vie pendant les regles, uriner douloureusement quand on ne meurt pas d’hémorragie au moment de I’excision,
car les exciseuses n’ont rien pour arréter une hémorragie et les femmes meurent de opération. Quand elles survivent, elles
risquent encore de mourir plus tard en couche et les exciseuses ne sont pas conscientes des dommages qu’elles peuvent occasionner
aux corps des femmes car elles n’ont aucune notion en médecine. C’est notamment ce que j’al appris avec le docteur Foldes qui
est un urologue francais qui a mis au point une chirurgie réparatrice pour Iexcision pour les femmes qui accouchent dans des
conditions infernales quand elles y survivent. Les jeunes réfugiées dont je m’occupe, et que j’aime tant et que j’admire énormément
pour leur courage, quand elles me racontent leurs accouchements elles me disent que 'accouchement prend tellement de temps
qu’elles préféraient mourir que de continuer a subir cette souffrance inhumaine.

excision

, C’est aussi la domination de ’homme sur la femme mais il faut dire que ce
¥ parlons-en!

sont les femmes qui excisent car clles sont sous le contréle des hommes.
Une de mes adhérentes n’a pas été excisée car sa mere a perdu une fille a
cause de ce type de pratique, elle ne voulait pas en perdre une seconde. Il
se trouve que le pére était commergant et il était en voyage d’affaire quand
sa femme avait accouché. A son retour il n’a pas demandé si leur fille était
excisée. Cest tellement tabou qu’il ne prononce pas un mot car pour lui ¢ca
tombe sous le sens, tellement les femmes sont aux ordres des hommes.
Quand il a donné en mariage sa fille a un vieux polygame, ce dernier était
revenu le lendemain fou de rage car la fille n’¢tait pas excisée. Le peére
organise donc I’excision et il se trouve que I'exciscuse n’était pas disponible
le samedi et le dimanche et cela devait se faire le lundi. La mére vendait du
bétail, ce qui permettait d’acheter un billet d’avion a sa fille qui a pu
échapper a cette horreur. La meére apres cela a da subir les représailles
d’une telle insolence ! Donc on n’en parle pas, les femmes savent qu’elles
doivent exciser leurs filles sous peine de représailles et les exciseuses n’ont
pas conscience de tout le mal qu’elles font. On le fait parce qu’on I'a
toujours fait. Dans les sociétés musulmanes, les imams qui préchent
Pexcision sont ceux- la méme qui ne lisent jamais le Coran car ils sont
analphabetes. Mes adhérentes me répetent souvent que si « Allah nous a
donné un clitoris c’est pour s’en servir et Allah n’a pas pu se tromper dans
sa création ».

TU PENSAIS PARTIR
EN VACANCES ?

_—

L’excision concerne aussi les femmes en France, mais on n’arrive pas a

Tu penses étre concernée 7 Renseigne-toi ici : . 5 .. . 5. 5.
www.alerte-excision.org ou appelle le 119 coincer les fous de I'excision car pensez bien qu’ils ne clament pas qu’ils

sont en train d’exciser leurs filles. Donc actuellement on n’a pas d’affaire
d’assises alors qu’on sait qu’il existe plein d’excisions en France.

#AlerteExcision

En quoi consiste la chirurgie réparatrice et comment les femmes vivent-elles aprés l’avoir subi ?

L’excision étant une mutilation génitale qui consiste, entre autres, a enlever une partie du clitoris (ablation du capuchon
clitoridien), la chirurgie réparatrice consiste a agir dessus. Cet organe a pour propriété d’étre trés nerveux et a étre aussi long que
le pénis chez 'homme. La réparation consiste a faire remonter une partie de ce muscle a la surface pour remplacer la partie
amputée. Les femmes hésitent a se faire réparer car vous savez, quand vous avez été torturé, vous hésitez a confier votre corps de
nouveau a un chirurgien, qui plus est un homme (je m’en souviens ah ah). Mais une fois la réparation faite, les femmes ressuscitent
ct elles peuvent enfin connaitre 'orgasme. Mais les femmes hésitent a y recourir car elles sont victimes de certaines représentations
sociales. Certaines femmes en France qui se font réparer se font quitter par leurs conjoints, car ces derniers les considérent comme
impures voire comme des putains. Dans la mesure ou la sexualité était pour elles synonyme de viol et de souffrance, la chirurgie
réparatrice leur octroie enfin une vie sexuelle normale et enfin elles peuvent avoir une relation normale avec un homme ou les
sentiments ont leur place.

45



Comment peut-on éradiquer ce type de mutilation génitale ?

Le cadre juridique de droit existe mais la loi est constamment violée, par exemple en Mauritanie, la loi interdit la pratique
de I’esclavage mais la loi est violée par Etat et par les esclavagistes. La plupart des pays recevant de I’aide de 'Union Européenne
sont tenus de faire figurer I'interdiction du mariage pour mineurs et de I'excision dans leur constitution ce qui ne les empéche pas
d’avoir des manquements en termes d’application. Une adhérente voulait porter plainte pour une excision et contre son mari car
il la violait toutes les nuits, la police I'a renvoyée en appelant la famille et en disant « Venez reprendre votre folle ». Cette histoire
s’est passée en Cote d’Ivoire, un pays que 'on pourrait croire en avance sur la lutte contre ce genre de pratiques.

Cependant les militants et militantes africaines, bien plus ouverts d’esprit, comprennent la nécessité d’éradiquer cela en
sensibilisant jeunes comme vieux contre les méfaits de ces pratiques. D’ailleurs les diasporas sont en retard par rapport a ce qui
se fait en Afrique car elles perdent le contact avec le terrain, les mentalités en Afrique avancent tout de méme grace aux militants
et militantes africains. Les nouvelles générations comprennent qu’il y a des pratiques qu’il faut abolir. Le changement des
mentalités précede le changement ou application du droit a proprement dit.

Pour lutter contre la reproduction de ce genre de pratique, il faut insister sur une meilleure éducation sexuelle. Quand
j’entends certains hommes me dire qu’ils ne voient pas la différence entre un rapport sexuel avec une femme excisée et une femme
qui ne Pest pas, je me dis les pauvres ils ne connaitront jamais ’amour. En France ce n’est pas bien différent, quand je suis invitée
a intervenir dans des colleges ou des lycées et que je vois les cours d’éducation sexuelle essentiellement centrés sur la reproduction
humaine, je ne m’empéche pas de critiquer. Selon I'enseignement officiel, quand vous me regardez-vous pouvez dire que je suis
un mammifere. Ceci étant dit si je pouvais me définir en un seul mot : je suis une avocate et cela n’a rien avoir avec un mammifere.
Jétais mariée avec un homme avec qui j’ai eu deux enfants, et que j’al aimé intensément et cela n’a rien avoir avec la simple
notion de reproduction. Par ailleurs, je vous souhaite quand vous aurez I’age d’avoir une vie sexuelle d’avoir un maximum
d’orgasmes, d’ailleurs ce mot que jamais on ne prononce, ¢’est aberrant ! Du coup concernant I’éducation sexuelle des jeunes, on
leur apprend un peu, je Pespére, la contraception mais comme on ne leur apprend pas ’amour, je ne sais pas ce qu’ils vont réussir
a comprendre. La reproduction selon le programme officiel est une aberration. Mais je pense quand méme que la France est en
avance sur les autres pays européens puisqu’on a criminalisé 'excision. Ce n’est pas seulement une mutilation sexuelle qui pourrait
relever de la correctionnelle mais ¢’est un crime qui peut amener a une comparution en cours d’assises car on empéche les femmes
d’avoir la liberté de disposer de leurs corps et d’avoir une vie sexuelle. En ce qui concerne les peines, en tant qu’avocate je dois
dire quil est extrémement rare de donner une peine maximale et on n’a pas vu depuis un bon moment d’affaires d’assises parce
que 'on n’arrive pas a les attraper. On compte parmi la diaspora 60 000 femmes, filles excisées, ¢’est vous dire que le phénomene
est endémique et je pense que la polygamie en est en grande partie responsable.

Par ailleurs la pratique de I'excision doit étre comprise dans un ensemble de pratiques dont I’abolition est préalable a la
fin totale de I'excision : le mariage forcé et la polygamie. J’ai visité beaucoup de prisons de femmes en Afrique de I'Ouest et les
raisons qui reviennent souvent en ce qui concerne I'incarcération des femmes sont les infanticides et les bagarres entre co-épouses.
Quand jétais recu a I'ambassade du Bénin, j’ai félicité I'Etat béninois d’avoir éradiqué Iexcision. Mais en interrogeant une
cinéaste béninoise sur le mariage forcé, je suis tombée des nues car elle m’a répliqué : « une petite fille ne peut pas avoir deux fois
ses regles chez son pere ». Une fois reformulé, cela donne : a peine entrée dans la puberté, une fille est donnée en mariage. Dés
lors, les petites filles deviennent des esclaves sexuelles et des esclaves ménageres. Elles sont battues par leurs peres si elles osent
refuser le mariage et elles sont battues par leurs maris si elles osent refuser un rapport sexuel ou accomplir une tache ménagere.
Il reste donc beaucoup a faire. Bourguiba a aboli la polygamie en Tunisie et la société tunisienne s’en est tout de suite mieux
portée, et c’est de ce genre de vision politique que nous avons besoin pour abolir le mariage forcé et toutes les aberrations sous-
jacentes.

Quelles sont les moyens mis en ceuvre par SOS Africaines en Danger pour lutter contre cette pratique ?

Nos missions sont axées sur deux points précis : la prévention et la réparation. En termes de prévention, notre collectif
Lxcision parlons-en, qui est formé de plein d’associations et qui a ¢té créé en 2013 en méme temps que SOS Africaines en danger, a pour
objet de faire de la prévention au niveau des médecins pour comprendre ce qu’est une excision et son mode opératoire. Ces
derniers procedent a un contrdle, effectué aupres des petites filles, ce qui leur permet généralement d’y échapper avant qu’il ne
soit trop tard. Mais cette mesure a une efficacité limitée car les parents accros a I’excision attendent que ces filles aient entre 12 et
18 ans pour retourner au pays pour les faire exciser, quand ils ne le font pas directement sur le territoire frangais.

46



Par ailleurs, depuis les 28 secondes qui m’ont fait connaitre
sur le plan médiatique, je suis souvent appelée a intervenir
dans des colleges et lycées. Je suis notamment intervenue au
college Camille Claudel a Rouen, devant des classes de
3¢éme donc des enfants de 15 ans, trois enseignants m’ont
fait 'honneur de venir me chercher a la gare. Une
enseignante de francais qui a donné comme sujet de brevet
I’excision m’as remis alors une copie des meilleures copies.
Je Iai aussitot lu devant mes adhérentes qui furent émues.
C’est de la que ma trésoriere accompagnée d'un ami
cinéaste, ont décidé de faire la route en voiture jusqu’'au
colléege pour filmer certains ¢leves. Une vidéo qu’on montre
dans un college au Sénégal ou un enseignant a décider de
faire la méme chose. Cela nous a donné I'idée de créer un
concours : « Concours Panafricain Soazig / Gagnick». Ce
concours consiste a faire une composition littéraire sur
Pexcision entre autres et apres sélection nous remettons
trois prix : le prix du meilleur devoir d’une fille, le prix du
meilleur devoir d’un garcon et le prix du meilleur
enseignant. Ce dernier prix est ajouté pour susciter de
I'intérét chez les enseignants.

Nous langons aussi un projet ambitieux en Afrique par et pour les Africains et les Africaines. Nous avons le projet de
racheter une dizaine de school bus (bus scolaires) américains pour les aménager et les faire circuler dans dix pays africains (Afrique
de I’Ouest). Ces bus seront aménagés par des membres de SOS Africaines en danger en partenariat avec I'entreprise publique des
transports en commun de Dakar, la Dakar Dem Dikk. Le véhicule sera équipé d’un relais satellite qui permet d’avoir une
connection Wifi et de la diffuser sur un espace restreint. Le bus est divisé en quatres parties qui auront pour objet la prévention
et le soutien médical nécessaire. La premicere partie sera un espace consacré a des intervenants qui feront de la prévention, la
seconde partie sera un mini-espace de consultation, la troisieme partie sera consacrée au numérique, pour diffuser des vidéos de
prévention et donner un acces internet avec des ordinateurs, enfin la dernicre est réservée pour des animations. Pour financer ce
projet, on a lancé un appel aux dons sur https://www.gofundme.com/daniellemerian et nous avons a ’heure actuelle récolté
pres de 24 000 euros.

Nous aidons donc les victimes de I'excision grace a un accompagnement médical et humain, on apprend aux femmes a
avolr une vie normale, on leur apprend qu’elles ne sont pas des objets sexuels a disposition et qu’elles ont le droit au bonheur. »

Rédigé par :
AkLL
Mathiew

47



Black Barbie, un fi[m d’animation de Comfort Arthur

“I have two sisters and it’s a_family of six. My two sisters are light in colour and when we used to go out, as a child especially when we used to come to
Ghana, people would use to notice my two sisters over me and go like ‘oh you’re beautiful’ and growing up that messed me up mentally.I began to feel that
my skin wasn’t nice and that being dark was not good. And so eventually when I was 23, I tried bleaching products. 3

Yy o

j &ow\un
¥

-1 r. Proacks
v rﬂw 0 \ A i Festival
J 4

,' CanoRT ARTHUR
Fiem

BILYANG{I

AR{BIIIE

AmA Kk ABEBRESE

N /o

Comfort Arthur, a ses 23 ans, jugeant sa peau trop foncée et moche, se décide a essayer des produits éclaircissant pour
paraitre plus claire. Quelques années plus tard, elle revient sur cette époque dans son film Black Barbie ou elle met en perspective
le dictat du sens commun concernant la beauté du corps. En effet dans plusicurs sociétés africaines, la norme de beauté féminine
est la peau claire comme celle des femmes métisses. Cecl est révélateur d’'un phénomene plus global en Afrique: une crise
identitaire, persistante, tenace et qui persévere.

Parmi les produits consommés qui rencontrent le plus de succes contiennent de I’hydroquinone, un produit chimique qui
réduit le taux de mélanine, mais qui n’est pas sans risque. En effet ces produits provoquent souvent des maladies de la peau telles
que P'hyper-pigmentation ou le cancer de la peau. Au-dela méme des maladies de peau, I'application de I’hydroquinone sur celle-
cl peut provoquer des insuffisances rénales, de I’hypertension et du diabete. Ce probléme est récurrent jusqu’a aujourd’hui dans
la majorité des pays africains, quelques soit les régions du continent. Selon Comfort Arthur, il tourne méme a la crise sanitaire,
en plus d’étre une crise identitaire. Devenir clair.e de peau est communément compris, notamment pour les femmes comme le
chemin vers la beauté et c’est bien 1a le probleme : la genése d’une situation qui échappe a tout contrdle. Cependant les choses
bougent peu a peu. Par exemple au Ghana, I’Etat a interdit tous les produits blanchissants toxiques pour la peau depuis aott 2017
et PEtat ivoirien est sur le point d’adopter les mémes mesures que son voisin.

Black Barbie est un film d’animation autobiographique de la designer, auteure et metteuse en scene, ghanéenne ct
britannique, Comfort Arthur ; dénoncant ce phénomeéne de détestation de soi et qui a un impact sur la santé. Son film a été
récompensé par le prix du meilleur film d’animation au Ghana Movies award 2016 et a été nominé pour plusieurs autres prix
tant curopéens que africains tel que le prestigicux prix d’animation de I’Africa Movie Academy Award.

Rédigé par :
AkLL

® Trad. : J’ai deux sceurs, et nous sommes une famille de six. Mes deux sceurs ont la peau claire et lorsque I'on sortait quand on était enfants, et surtout quand on venait
au Ghana, les gens remarquaient et complimentaient mes deux sceurs plutot que moi en leur disant “Oh vous étes belles” et en grandissant cela m’a complétement
déboussolée mentalement. J’ai commencé a ressentir que ma peau n’était pas jolie et que le fait d’avoir la peau foncée n’était pas une bonne chose. Alors quand j’ai eu 23
ans, j’ai commencé a essayer des produits éclaircissants (pour la peau).

48



Briser le tabou avec [e ﬁ’fm Les femmes du bus 678

Fayza, Nelly et Seba, ont décidé, chacune a leur maniere, de lutter contre le harcelement et les agressions sexuelles dans
la capitale égyptienne, le Caire. Fayza est une mere de famille mariée travaillant pour le gouvernement et ayant du mal a joindre
les deux bouts; Nelly, de classe moyenne, fait du stand-up avec son fiancé et enfin, Seba, est une créatrice de bijoux plutot aisée,
divorcée et animatrice d’un cours d’auto-défense télévisé. Trois Egyptiennes et trois parcours qui n’ont, d’apparence, rien en
commun, si ce n’est leur condition de femme. Pourtant, que ce soit dans la sphere publique ou privée, dans la rue ou au travail,
les trois héroines du film sont les victimes de harcélement moral et d’agressions sexuelles qu’elles vont combattre en unissant leurs
forces, impliquant é¢galement des hommes dans leur lutte comme I'inspecteur de police Essam. Avec Les femmes du bus 678, le
réalisateur Mohamed Diab met magistralement en scéne le quotidien des femmes égyptiennes et la dure réalité d’une société
rongée par le harcélement dans toutes les catégories sociales. Le scénariste et écrivain égyptien, dont les travaux concernent
notamment les évolutions de la société égyptienne, fut inspiré pour son long-métrage par un fait de société réel, datant de 2008 :
le premier proces intenté par une femme en Egypte pour harcélement sexuel, dans une société et, de facon plus générale, dans un
monde ou celles-ci représentent un sujet tabou. Il a par ailleurs pris conscience du probleme structurel des violences faites aux
femmes suite a la naissance de sa fille. Cette ceuvre nous semble particulierement pertinente, parce qu’elle permet de déconstruire
de nombreux clichés quant aux agressions sexuelles, aux femmes touchées par celles-ci et au réle des hommes dans ces situations.
Ce long-métrage promeut un féminisme s’adressant a la fois aux femmes et aux hommes, du monde arabe ct au-dela.

Uil v

A travers cette ceuvre, Mohamed Diab met d’abord en lumiére le réle des hommes et leur comportement face a la prise
de parole des femmes victimes de violences sexuelles. Cest notamment le cas avec I'inspecteur Essam qui change progressivement
d’opinion vis-a-vis des agressions sexuelles. Alors qu’il les considérait au départ comme des choses dérisoires, il finit par
véritablement prendre conscience du probleme de sexisme systémique, suite a la naissance de sa fille, a 'instar du réalisateur. Ces
discriminations sexistes sont omniprésentes, touchant ainsi les trois héroines complétement différentes, mais ayant toutes pour
point commun d’étre des femmes. Cela a été sciemment choisi par le réalisateur, ayant affirmé : « Les personnages du film représentent
trots classes sociales. En Egypte, il est st sensible de parler d’agression sexuelle que st j’avais seulement montré un personnage pauvre, les gens pauvres
m’auraient dit « vous nous insultez ! ». St j’avais montré une _femme riche, les gens riches m’auraient dit la méme chose. 1l _fallait donc étre équitable ».
Ainsi, ces femmes se déplacent en bus ou en voiture, portent ou non le foulard, sont divorcées, en couple ou mariées. Leurs
agressions sexuelles ont d’ailleurs lieu dans des circonstances différentes, bien que ce soit systématiquement dans ’espace public.
Fayza en souffre dans le bus, Nelly au téléphone en tant qu’employée dans un centre d’appel et Seba est agressée dans la foule, a
la suite d’un match de football.

Cependant, le film n’occulte pas le fait que ces femmes puissent aussi subir des violences sexistes dans leur vie privée. A
la suite du traumatisme de leurs agressions, elles doivent également faire face a I'injonction au silence et a la banalisation de ce
dont elles ont été victimes. Elles ne sont pas soutenues. Cela renvoie également aux injonctions de la masculinité par le biais de
I'époux de Seba. Ayant assisté impuissant a la scéne d’agression de sa compagne, il décide de quitter le domicile familial, pétri de
honte. Sa souffrance de male impuissant semble ainsi plus importante que celle de la femme agressée, ce qui dévoile encore une
fois que les principales concernées ne sont pas soutenues, au-dela de 'honneur qu’elles sont censées représenter. Nelly est quant
a elle d’abord encouragée par sa famille et son fiancé, mais elle subit un chantage de leur part et de sa future belle-famille
lorsqu’elle souhaite maintenir sa plainte contre son agresseur, ce qui entrainerait I’annulation de ses fiancailles, encore une fois
afin d’éviter le déshonneur. Fayza, subissant les agressions sexuelles dans le bus, doit également faire face aux sollicitations
sexuelles insistantes de son époux, envers elle, mais aussi envers d’autres femmes.

49



t'lin type.

une nanal,.s"enp.qer}adirait pour Batman

etifrapper

Le film Les femmes du bus 678 peut, par ailleurs, étre vu comme un manuel répertoriant quelques outils pour lutter contre
ces violences sexuelles et pour se défendre. A défaut de pouvoir changer la société patriarcale et les mentalités rétrogrades sur le
role des femmes, on voit que 'union des femmes victimes, qui est essentielle, permet de porter leurs voix plurielles et de se faire
entendre par tous et toutes. Cest le cas des femmes, de plus en plus nombreuses, qui assistent aux cours d’auto-défense organisés
par Seba et retransmis a la télévision afin de sensibiliser sur cette problématique, et surtout, afin d’inciter les victimes a se
manifester et a prendre la parole. Fayza, qui prend ce fameux bus 678 chaque jour dans le film, décide de se réapproprier les
techniques d’auto-défense en utilisant une épingle attachée a son voile pour s’en prendre aux parties génitales de ses agresseurs.
Loin du cliché de la femme musulmane et voilée comme une femme soumise, elle réussit ainsi a faire peur aux agresseurs qui
n’osent plus prendre les transports en commun, réduisant de ce fait le nombre d’agression. Nelly, qui fait du stand-up, utilise
quant a elle 'humour pour dénoncer le harcélement subi par les Egyptiennes. Le film met ainsi en avant le pouvoir de la sororité,
fraternité féminine et véritablement révolutionnaire. Les femmes se soutiennent et le simple fait de se rendre compte qu’elles ne
sont pas seules a vivre ces agressions sexuelles permet une véritable bouffée d’oxygene. Leurs expériences personnelles incitent a
un soutien mutuel nécessaire afin que la lutte puisse concretement prendre forme. Cela montre également comment les hommes
peuvent participer a ce combat. Outre 'implication de I'inspecteur Essam, on voit le fiancé de Nelly, apres avoir véritablement
pris conscience de 'ordre patriarcal, accepter de se mettre en retrait, laissant Nelly s’exprimer, tout en la soutenant a le faire, et
rester constamment présent a ses cotés dans la vie et au tribunal, malgré la pression sociale et les répercussions médiatiques. Ces
femmes sont toutes des battantes, ayant pris conscience de leur statut de victimes d’agressions et qui ont décidé de ne plus céder
au silence des violences.

Par ailleurs, I'un des éléments les plus importants du film est sirement la fagon dont il révele 'un des plus grands pouvoirs
du patriarcat : la culpabilisation des femmes qui les amene parfois a désigner leurs propres amies comme responsables des
agressions sexueclles commises par des hommes. Alors que les héroines semblaient rassemblées autour de la sororité, Fayza accuse
Nelly et Seba de porter des tenues “trop sexy” ou “d’avoir un copain”, ce qui inciterait les hommes a considérer toutes les femmes
comme disponibles a leurs désirs, dont Fayza, ne demandant pourtant qu’a prendre le bus en toute tranquillité, en couvrant son
corps et ses cheveux. Seba accuse quant a elle Fayza d’avoir des idées rétrogrades, les femmes voilées pouvant étre considérées
comme faisant preuve d’une pudeur excessive, éveillant la curiosité des hommes. Ainsi, des femmes combattent des femmes, alors
que leur ennemi principal, celui les ayant précédemment réunies, est la domination masculine, demeurant impunie et entrainant
de nombreuses agressions sexuelles. Fayza finit par se rendre compte qu’il est inutile de faire culpabiliser les femmes en raison de
leur tenue considérée comme “impudique”, lorsqu’elle percoit dans le bus 'agression d’une femme portant un foulard par un
frotteur. Elle retrouve alors ses amies, ce qui montre un processus important dans la conscience politique des femmes luttant
contre le sexisme, puisque nous ne sommes avant tout que des individus venant de différents milicux et devant lutter contre notre
propre socialisation et contre tous les stéréotypes nous ayant ¢té inculqués depuis notre plus jeune age.

50



Ce film nous semble incontournable concernant les luttes contre le patriarcat. Sans tomber dans les clichés, il permet de
saisir la complexité des sociétés sexistes, présentes dans I’écrasante majorité des pays du monde. Les femmes doivent a la fois lutter
contre les violences qu’elles subissent de la part des hommes, mais également contre leur banalisation au sein des sociétés. Face a
ce systeme patriarcal, des femmes décident de se rassembler afin de former un contre-pouvoir, visant a faire respecter leurs droits.
La lutte reste cependant difficile, ces femmes étant toutes différentes et pouvant se diviser, en raison des stéréotypes issus de leur
propre éducation et des milieux qu’elles cotoient. Mais ce long-métrage vise a nous montrer que la lutte est possible, en raison
d’une remise en question perpétuelle de ce que 'on nous a inculqué et d’'une déconstruction de nos préjugés. Ce film montre
¢galement de quelle fagon les hommes peuvent étre des alliés a la cause d’émancipation féminine, en permettant aux femmes de
se réapproprier leurs récits sans ¢tre constamment ni¢es dans leur douleur, omniprésente, comme en témoignent plusicurs études.

En effet, en 2017, un rapport de la Fondation Thomson Reuters classait le Caire comme la ville Ia plus dangercuse du
monde pour les femmes. En maticre de violences sexuelles, la capitale égyptienne figure a la troisieme position des mégalopoles
les plus dangereuses, apres Rio et Delhi. Ce rapport confirme les statistiques effarantes menées par des organisations non-
gouvernementales égyptiennes qui estiment a plus de 90% le taux de femmes ayant subi une agression sexuelle. Les violences a
I’égard des femmes ont par ailleurs tristement augmenté depuis la Révolution de 2011 durant laquelle des vidéos d’agression place
Tahrir circulaient sur la toile. Malgré I'indignation générale face a la médiatisation de ces violences en Egypte, la situation n’a
que peu évolué. Comme le montre si bien le film de Mohamed Diab, la société égyptienne a tendance a rejeter la faute sur les
femmes, victimes, qui finissent par culpabiliser et rester silencieuses. Le systeme juridique égyptien ne facilite pas non plus la
dénonciation et la cessation de ces violences, puisque le harcelement sexuel étant un sujet tabou, les plaintes sont minimisées voire
ignorées. Malgré la victoire de Noha Roshdi lors d’un procés historique en 2008 faisant condamner son agresseur, les victimes
n’osent pas saisir la justice car, comme on le voit si bien dans le film, étre victime d’une agression sexuelle et en parler, c’est jeter
le déshonneur sur sa famille et entacher sa réputation. Non seulement, les proches des victimes dissuadent ces dernieres d’en
référer aux autorités, mais les agents de 'ordre eux-mémes ont, dans de nombreux cas, été coupables ou complices de ces crimes.
Plus qu’une atteinte physique au corps des femmes, ces violences sexuelles ont une portée morale et politique alarmante
puisqu’elles sont utilisées comme moyen de pression par certains groupes d’hommes pour dissuader les femmes de militer pour
leurs droits, comme ce fut le cas lors d’un rassemblement pour la Journée internationale des droits des femmes le 9 mars 2011.

Aujourd’hui, le combat des Egyptiennes continue et leurs voix se font de plus en plus entendre grace aux plaintes qu’elles
sont désormais plus nombreuses a déposer. La loi de juin 2014 qui punit le harcelement sexuel a permis 'incarcération de plusieurs
dizaines d’agresseurs, des chiffres qui restent néanmoins bien en-dessous des plaintes déposées mais qui annoncent la prise en
main de ce fléau en Egypte.

Retrouvez la bande annonce du film en VOSTEFR par ici : https://youtu.be/eDhgbVY5Yh4

Rédigé par :
Abir
Shehrazad

51



Zanele Muholi, une artiste engagee pour la cause LGBT

Zanele Muholi est une photographe et artiste visuelle sud-africaine, militante de la cause LGBT. En 2002, elle co-fonde
le Forum for the Empowerment of Women dédié a I’accueil des femmes noires lesbiennes, cibles de discrimination, de violences
et de crimes haineux, dans un pays ou leurs droits sont pourtant garantis par la Constitution de 1996. A partir de 2002, elle
acquieére une renommeée mondiale, et expose ses photographies a Vienne, Lagos, Montréal, New York, Paris et Amsterdam. Sa
premiere exposition, Visual Sexuality: Only Half the Picture a pour but d’apporter une plus grande visibilité aux individus queer
de la communauté noire d’Afrique du Sud. En 2009, elle fonde Inkanyiso, une association d’activisme visuel mise au service de
la communauté LGBT et dont la devise est « Produire — Eduquer — Diffuser ».

Son ceuvre dépasse largement le documentaire social pour aborder frontalement la question de I'identité. Sa série Faces
and Phases Follow up, commencée en 2006 et qui compte jusqu’a présent pres de 300 photographies, est devenue emblématique
de sa démarche. Elle est composée de portraits de femmes photographiées a différentes périodes de leur vie. L’artiste explique
ainsi son objectif : « Je cherche a établir une relation fondée sur une compréhension mutuelle de ce que signifie étre femme,
lesbienne et noire aujourd’hui ».

Rédigé par :
Magali

52



Les femmes africaines et féministes au ceur du Journal SESMA
Le mot de fin du président

L’objectif ’ESMA est de promouvoir les mondes africains aupres des étudiantes et étudiants de la Sorbonne, ce qui
implique évidemment de visibiliser les femmes et de promouvoir les féminismes dans ’ensemble de ’Afrique. Dans la structure
de l'association et dans les themes abordés, nous nous attachons a ceuvrer pour une égalité entre les femmes et les hommes, que
ca soit, par exemple, dans la composition du bureau, ou dans les portraits que I'on vous propose dans les points-pays.

A Toccasion du 8 mars, Journée internationale des droits des femmes, nous avons donc décidé de célébrer les femmes
d’Afrique et les féminismes africains tout au long du mois de Mars. Cette thématique centrale s’est manifestée dans tous nos
articles de la rubrique wakhatina, dansles 17 articles de notre deuxieme édition du journal d’ESMA, ainsi que dans la Conférence
sur les femmes influentes en Afrique et leur réle sur le continent que nous avons organisé avec Les Ateliers de la Sorbonne.

Evolution du patriarcat et rapport entre les femmes et les hommes au gré de la colonisation

La place des femmes et le féminisme dans les sociétés africaines est a considérer sous un regard particulier, compte tenu
des problématiques, des trajectoires historiques et des évolutions différentes du féminisme occidental. Néanmoins, le but demeure
de révéler et de déconstruire le patriarcat et les autres formes de dominations que peuvent subir les femmes ; et ¢’est pour cela
que nous proposons ici un rapide retour sur les évolutions de la domination patriarcale avant, pendant et a la fin de la colonisation.
La condition féminine en Afrique a connu énormément de mutations sous I'impact des chocs successifs provoqués par la
colonisation de 'Afrique et les transformations profondes qu’elle a engendré. En termes de répartition des taches tout d’abord,
Papparition du salariat et les migrations masculines du travail ont provoqué I'alourdissement des taches des femmes paysannes,
qui ont encore aujourd’hui la charge de travailler dans les champs dans les majorités des campagnes d’Afrique. Plus tard, 'essor
des migrations urbaines féminines a changé la face de la composition démographique de ’Afrique, le nombre de femmes excédant
aujourd’hui celui des hommes dans la quasi-totalité des villes d’Afrique (entre 850 et 900 hommes pour 1000 femmes). Ces femmes
jouent un role central dans I’économie informelle, et leurs nouvelles activités ont pu bouleverser certaines structures patriarcales
qui existaient auparavant, leur permettant dans certains cas, comme celui des commergcantes, le contréle des ressources.

Pour plusieurs raisons comme les lignées royales matrilinéaires, la séniorité ou les sociétés matriarcales, il est Iégitime de
dire que les rapports genrés en Afrique précoloniale étaient généralement plus équilibrés que sur d’autres continents. Il ne faut
toutefois pas tomber dans le culturalisme, car les inégalités entre les femmes et les hommes ne sont pas non plus une importation
purement coloniale, et le patriarcat constituait déja le socle social comme dans la quasi-totalité des sociétés pré-industrielles. Il ne
faut cependant pas non plus minimiser le role essentiel joué par les colonisateurs, et les missionnaires en particulier, dans la
modification du rapport femmes-hommes, puisqu’au discours masculiniste prétendant une « tradition » africaine de la
subordination des femmes aux hommes, s’est ajouté le conservatisme moral de Eglise, ce qui a contribué a renforcer le patriarcat,
et a entériner les inégalités des rapports genrés.

Plus tard, au moment des Indépendances, pour tenter de délégitimer les revendications féministes, certains ont avancé
I’argument malhonnéte qu’il ne s’agirait que d’une philosophie purement européenne, contraire a la « tradition » africaine et
Iont donc rejeté en bloc. Cependant, certains partis politiques (lien article sur les mouvements féminins et féministes, en Afrique
et dans la diaspora) ont créé¢ des branches féminines au niveau national et local. De plus, ce discours n’a pas empéché la grande
vitalité de la vie associative féminine dans de nombreuses sociétés africaines. Ces associations peuvent prendre des formes
multiples : associations féminines, formes de solidarités et d’échanges multiformes entre voisines, réseaux féminins de parenté,
liens basés sur la production alimentaire, etc.

Le rayonnement associatif est 'un des axes centraux des articles de notre journal sur les mouvements féminins ct
téministes. I1 s’agit d’un theme abordé dans notre article sur Aicha Ech Chenna, fondatrice de I'association Solidarité Féminine,
agissant pour la défense des meres célibataires au Maroc ; dans notre entretien avec Danielle Mérian, présidente de I'association
SOS Africaines en Danger, luttant contre les mutilations génitales ; ou encore dans le portrait d’Oumy Seck, présidente du
CEEDD, une association sénégalaise qui ccuvre pour 'autonomisation des femmes grace a des formations profesionnalisantes.

La place centrale et historique des femmes dans les sociétés africaines est également bien traitée par nos rédactrices ct
rédacteurs dans le journal ’ESMA. Notre article sur la Kahina, reine et guerriere berbére, ou notre article sur les sociétés
matriarcales remettent ainsi en contexte la place de femmes dans des sociétés précoloniales. La présentation de Vera Songwe,
premiecre femme ¢lue au poste de Secrétaire Générale de la Commission Economique pour PAfrique, reléve également de la
nécessit¢ de mettre en avant la réussite individuelle de femmes africaines pour déconstruire une vision archaique de la

53



subordination des femmes du continent. Nous nous sommes également particulicrement attachés a faire découvrir aux étudiants
des figures du militantisme pour les droits des femmes, comme Fatima Ahmed Ibrahim, premiere femme députée d’Afrique de
I’Est et du monde arabe, leader du féminisme et du communisme en Afrique, écrivaine et militante des droits humains ; Mariama
Ba, femme de lettres sénégalaise ayant tres tot critiqué les inégalités entre les sexes ; ou plus récemment Bineta Diop, qui a créé
I’ONG pour le leadership des femmes dans la prévention, la gestion, et la résolution de conflit sur le continent africain. Nous
sommes également revenus sur le role d’artistes comme Chimamanda Ngozi Adichie qui affirme que « We should all be feminists »
; ou Zanele Muholi, militante de la cause LGBT en Afrique du Sud nous permettant d’aborder la question de 'intersectionnalité
a travers la photographie.

Durant ce mois de mars, nous vous avons également proposé de découvrir deux films africains brisant des tabous et
traitant d’enjeux de la condition féminine. Les femmes du bus 678, retrace I’histoire de trois habitantes du Caire luttant chacune
a leur maniere contre le harcélement sexuel dans la capitale égyptienne. Dans le documentaire Black Barbie, la réalisatrice
Comfort Arthur dénonce le diktat de la peau claire comme définition de la beauté poussant des jeunes femmes a s’éclaircir la
peau a l'aide de dangereux produits chimiques.

Pour conclure notre mois de promotion des femmes africaines, sans pour autant arréter de les célébrer au quotidien, en
plus de considérer les inégalités sociales et politiques, il faut signaler les violences physiques ou symboliques a I'encontre des
femmes particulicrement en Afrique. Les mutilations génitales, les viols comme arme de guerre ou comme « purification », les
mariages forcés ou les obstacles a la scolarisation des jeunes filles continuent d’étre un probléme a combattre sur le continent
africain. Contre la banalité de ces violences, contre 'argument de I'incompatibilité¢ du féminisme avec la « tradition » africaine,
contre I'intériorisation de stéréotypes sur la place des femmes dans les sociétés africaines, la défense des droits des femmes
africaines doit étre indissociable de la promotion du continent, et en parler constitue un premier acte d’engagement.

Pour la réalisation de ce journal d’ESMA, j’aimerais remercier pour leur séricux, leur motivation et leur dévouement
tous les membres d’ESMA qui ont partagé leurs connaissances avec nos lecteurs et qui ont contribué a la réalisation de ce numéro :
Aida Bouhalka, Christelle Mudibu, Clara Nerson, Amine Mecabih, Fethi Eddine Aggad, Jade Piroska, Kadia Diarra, Magali
Christophe, Mathieu Longlade, Shehrazad Siraj, Steeve Kanema, Zeinab Kaffa.

Enfin, j’aimerais particulicrement remercier Abir Nur, notre coordinatrice du Journal d’ESMA, ainsi qu’Akli Aouaa,
notre responsable du poéle rédaction, pour leur remarquable travail pour mettre sur pieds ce journal.

Merci de nous avoir lu,
qwendal

54



Léquipe de rédaction du Jowrnal N°2 SESMA

Steeve Fethi Abir

Alice

Christelle

Shehrazad

55



